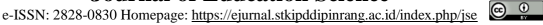


# **AL-IRSYAD**

## **Journal of Education Science**





## KONTRIBUSI PONDOK PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN MASYARAKAT DAN PENGUATAN BUDAYA LOKAL

The Contribution of Islamic Boarding Schools in Shaping Society and Strengthening Local Culture

### Rusmiaty<sup>1\*</sup>, Muhammad Aras<sup>2</sup>, A. Nurfadhil<sup>3</sup>, Arnadi<sup>4</sup>, Hasiym Hadade<sup>5</sup>

Universitas Islam Makassar<sup>1</sup>, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia<sup>2,3,4,5</sup> \*Corresponding Author: rusmiaty\_ps@uim-makassar.ac.id

Article Submission: 10 June 2025

Article Revised: 13 June 2025

Article Accepted: 16 June 2025

Article Published: 17 June 2025

#### **ABSTRACT**

Islamic boarding schools, as traditional Islamic educational institutions, play a significant role in shaping society and strengthening local culture. By integrating religious values and local traditions, Islamic boarding schools are able to create social harmony and preserve cultural sustainability amid the tide of modernization. This article discusses the contribution of Islamic boarding schools in building society through education, social development, and the strengthening of local culture. This study employs a qualitative method with a descriptive approach to explore the role of Islamic boarding schools in various regions of Indonesia. The research findings indicate that Islamic boarding schools not only function as centres of religious education but also as agents of social transformation and guardians of local wisdom values.

Keywords: Community, Education, Islamic Boarding Schools, Local Culture, Local Wisdom

#### **ABSTRAK**

Pondok pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional, memiliki peran signifikan dalam pembentukan masyarakat dan penguatan budaya lokal. Dengan mengintegrasikan nilainilai keagamaan dan tradisi lokal, pesantren mampu menciptakan harmoni sosial serta menjaga keberlanjutan budaya di tengah arus modernisasi. Artikel ini membahas kontribusi pondok pesantren dalam membangun masyarakat melalui pendidikan, sosial, dan penguatan budaya lokal. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif untuk mengeksplorasi peran pesantren di berbagai daerah di Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya berperan sebagai pusat pendidikan agama, tetapi juga sebagai agen transformasi sosial dan penjaga nilai-nilai kearifan lokal.

Kata Kunci: Budaya Lokal, Kearifan Lokal, Masyarakat, Pendidikan, Pondok Pesantren

#### **PENDAHULUAN**

Pondok pesantren, sebagai institusi pendidikan Islam tradisional, telah menjadi bagian integral dari kehidupan sosial, budaya, dan keagamaan di Indonesia selama berabad-abad. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat pengajaran agama, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang memegang peran strategis dalam membentuk karakter masyarakat. Dalam sejarahnya, pesantren telah menunjukkan kapasitas luar biasa untuk beradaptasi dengan dinamika zaman, sambil tetap mempertahankan nilai-nilai inti Islam dan budaya lokal. Hal ini menjadikan pesantren sebagai elemen penting dalam membangun masyarakat yang harmonis, religius, dan berbasis pada kearifan lokal.

Dalam konteks pembentukan masyarakat, pesantren memiliki peran yang signifikan dalam membentuk individu yang tidak hanya memiliki pemahaman agama yang mendalam tetapi juga memiliki kesadaran sosial yang tinggi. Pesantren melahirkan banyak tokoh agama, pemimpin komunitas, dan intelektual yang berperan aktif dalam pembangunan bangsa. Lebih dari itu, pesantren juga berkontribusi dalam menciptakan masyarakat yang toleran, inklusif, dan berdaya saing melalui pendidikan karakter yang terintegrasi dengan nilai-nilai Islam.

Di sisi lain, pesantren juga memainkan peran penting dalam melestarikan dan memperkuat budaya lokal. Banyak pesantren yang menjadikan kearifan lokal sebagai bagian dari kurikulum dan praktik sehari-hari. Tradisi-tradisi lokal yang selaras dengan nilai-nilai Islam, seperti seni budaya, upacara keagamaan, dan praktik ekonomi tradisional, sering kali dipelihara dan dikembangkan di lingkungan pesantren. Dengan demikian, pesantren tidak hanya menjadi penjaga nilai-nilai agama, tetapi juga benteng budaya lokal yang menghadapi tantangan globalisasi.

Namun, dalam era modernisasi dan globalisasi, pesantren dihadapkan pada berbagai tantangan. Modernisasi membawa dampak pada perubahan pola pikir masyarakat, sementara globalisasi sering kali mengikis nilai-nilai lokal yang telah lama menjadi fondasi kehidupan bermasyarakat. Pesantren perlu beradaptasi dengan perkembangan ini, baik melalui inovasi dalam kurikulum, pemanfaatan teknologi, maupun keterbukaan terhadap kerja sama lintas sektor. Dengan pendekatan ini, pesantren dapat terus mempertahankan relevansinya dalam menjawab kebutuhan masyarakat modern tanpa kehilangan jati diri.

Artikel ini bertujuan untuk menggali lebih dalam kontribusi pondok pesantren dalam pembentukan masyarakat dan penguatan budaya lokal, serta mengeksplorasi peluang dan tantangan yang dihadapi pesantren di era kontemporer. Dengan analisis yang komprehensif, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih luas

mengenai peran strategis pesantren dalam membangun masyarakat yang berakar pada nilai-nilai agama dan budaya lokal.

#### METODE PENELITIAN

Tulisan ini termasuk dalam jenis penelitian kualitatif. Metodologi yang digunakan adalah penelitian kepustakaan, yang biasa disebut sebagai *library research*. Penelitian ini memanfaatkan sumber-sumber yang tersedia di perpustakaan atau melalui akses elektronik terhadap berbagai publikasi ilmiah dan literatur. Proses penelitian ini melibatkan pengumpulan, seleksi, pengkajian, serta analisis informasi yang sesuai guna menjawab pertanyaan penelitian atau mencapai tujuan penelitian yang telah ditetapkan.

Metodologi penelitian kepustakaan merupakan sarana yang efektif untuk memperoleh pemahaman yang mendalam tentang topik dan konteks penelitian. Meskipun demikian, perlu diingat bahwa metode ini memiliki keterbatasan, karena hanya mengandalkan informasi yang tersedia dalam literatur yang sudah ada, tanpa melibatkan pengumpulan data primer melalui penelitian lapangan atau eksperimen

#### HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pondok pesantren memiliki kontribusi yang signifikan dalam membentuk masyarakat dan memperkuat budaya lokal melalui beberapa aspek utama

#### 1. Pondok Pesantren sebagai Pusat Pendidikan Moral dan Agama

Nilai adalah dasar perubahan karena nilai adalah motor penggerak bagi kehidupan seseorang atau kelompok. Karena fungsinya, nilai berperan sebagai penggerak dalam kehidupan untuk mengubah individu atau masyarakat yang berusaha mengubah nilai-nilai mereka. Dalam beberapa situasi, perubahan nilai adalah satu-satunya hal yang dapat diharapkan dari hubungan. Nilai tidak selalu ada di dunia ini. Mungkin Anda tidak menyadari bahwa Anda memiliki beberapa nilai dalam diri Anda. Ada atau tidaknya kesadaran akan nilai tidak menentukan keberadaan nilai. Analisis kehidupan seseorang menentukan ada atau tidaknya nilai dalam kehidupan mereka. Orang jarang menyadari semua nilai hidupnya kecuali mereka berusaha untuk mengetahuinya.

Dalam hal moral, itu adalah nilai yang berkaitan dengan apa yang baik dan apa yang buruk dalam tindakan manusia. Moral dapat digunakan sebagai dasar untuk membangun karakter yang jauh lebih baik. Seseorang akan berubah menjadi orang yang lebih baik dengan menggunakan moralnya sendiri. Kemudian juga menjelaskan bahwa kata "moral" selalu mengacu pada baik atau buruknya sifat manusia sebagai manusia. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa moral terkait erat dengan perbuatan baik dan buruk yang dilakukan oleh manusia. Menurut Amin, moral adalah tindakan baik dan buruk yang dilakukan tanpa

mempertimbangkan dan mempertimbangkan terlebih dahulu.

Moral pada dasarnya terkait dengan kehidupan manusia. Moral adalah salah satu dari beberapa dasar pendidikan karena pengembangan manusia seutuhnya dalam segala konteks kehidupan karena adanya panutan nilai, moral, dan norma dalam setiap dimensi kehidupan akan menentukan totalitas dan jati diri manusia. Orang lain berpendapat bahwa moral adalah nilai yang berkaitan dengan baik-buruk dan kelakuan manusia, sehingga moral terkait dengan nilai, terutama nilai sikap (afektif). Moralitas adalah sifat kepribadian yang memiliki hubungan dengan kehidupan sosial yang seimbang, adil, dan adil.

Kehidupan yang damai, teratur, tertib, dan harmonis dapat dicapai melalui perilaku moral yang baik. Menurut Romo Suseno, moral adalah ukuran seberapa baik atau buruk seseorang sebagai individu, warga masyarakat, atau warga negara. Sementara itu, pendidikan moral adalah pendidikan untuk menjadikan manusia bermoral dan manusiawi. Pendidikan moral, sebaliknya, adalah penanaman, pengembangan, dan pembentukan akhlak yang mulia dalam diri seseorang. Pendidikan moral merupakan keutamaan tingkah laku yang wajib dilakukan, diusahakan, dan dibiasakan oleh seseorang sejak kecil hingga dewasa. Dalam suatu proses pendidikan, moral seseorang dapat dipupuk dan dikembangkan menuju tingkat perkembangan yang sempurna. Hal ini terlihat dalam pendidikan pondok pesantren saat ini, yang menanamkan nilai moral di era modern.

Untuk itu Pesantren hadir dengan kurikulum yang berbasis kitab kuning yang menanamkan nilai-nilai keislaman. Nilai-nilai ini meliputi kejujuran, kerja keras, toleransi, dan ketaatan kepada Allah. Santri yang dididik di pesantren tidak hanya diarahkan menjadi individu yang religius, tetapi juga menjadi anggota masyarakat yang peduli terhadap lingkungan sosial mereka. Dengan demikian, pesantren membantu membentuk masyarakat yang memiliki integritas moral tinggi.

#### 2. Pendidikan Agama yang Berbasis Kearifan Lokal

Pondok pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang unik dan khas di Indonesia. Sebagai lembaga pendidikan yang mengakar di masyarakat, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai pusat pembelajaran agama, tetapi juga menjadi wadah pelestarian kearifan lokal. Pesantren memiliki peran strategis dalam memadukan nilai-nilai agama dengan budaya lokal, menciptakan harmoni yang memperkuat identitas masyarakat setempat.

Kearifan lokal yang merujuk pada nilai-nilai, norma, adat istiadat, dan tradisi yang berkembang di suatu masyarakat. Dalam konteks pesantren, kearifan lokal menjadi bagian integral dari sistem pendidikan yang diterapkan. Banyak pesantren yang mengadopsi

kearifan lokal sebagai pendekatan untuk menyampaikan ajaran agama Islam. Misalnya, tradisi gotong royong, slametan, dan kenduri yang dilakukan oleh masyarakat setempat diintegrasikan ke dalam kegiatan pendidikan agama untuk menanamkan nilai-nilai kebersamaan, solidaritas, dan syukur kepada Allah.

Kurikulum pesantren yang berbasis kearifan lokal tidak hanya mengajarkan ilmu agama seperti tafsir, hadis, dan fiqh, tetapi juga mengajarkan keterampilan hidup yang relevan dengan kebutuhan masyarakat. Pesantren mengajarkan para santri bagaimana menjaga hubungan yang harmonis dengan alam melalui praktik agraris, seperti bercocok tanam dan berkebun, yang diajarkan dengan nilai-nilai Islam.

Pondok pesantren berbasis kearifan lokal menggunakan metode pembelajaran yang kontekstual, yaitu metode yang relevan dengan kondisi dan kebutuhan masyarakat setempat. Salah satu contoh adalah penggunaan bahasa daerah dalam pembelajaran diniyah untuk mempermudah santri memahami konsep agama. Hal ini tidak hanya membuat pembelajaran menjadi lebih efektif, tetapi juga membantu melestarikan bahasa daerah yang sering terancam punah.

Selain itu, pesantren sering menggunakan seni tradisional sebagai media dakwah dan pembelajaran. Contohnya adalah seni rebana, kasidah, wayang kulit Islami, dan teater tradisional yang disisipi nilai-nilai keagamaan. Metode ini tidak hanya menarik perhatian santri, tetapi juga menjadi sarana pendidikan yang membumi dan mudah diterima oleh masyarakat luas.

Pondok pesantren sering kali menjadi penghubung antara ajaran agama dan tradisi lokal. Dalam proses ini, pesantren berupaya menyelaraskan kearifan lokal dengan nilai-nilai Islam, sehingga tidak terjadi benturan antara agama dan budaya. Misalnya, upacara tradisional yang sebelumnya bersifat animistis dapat dimodifikasi dengan menambahkan unsur-unsur Islami seperti doa, dzikir, dan pengajian.

Kolaborasi ini juga tercermin dalam pendekatan pendidikan karakter yang dilakukan pesantren. Nilai-nilai seperti hormat kepada orang tua, menjaga hubungan antar sesama, dan hidup sederhana yang merupakan bagian dari kearifan lokal diajarkan dengan pendekatan Islami, sehingga menciptakan generasi yang berakar pada tradisi namun tetap berpegang pada prinsip agama.

Pesantren berbasis kearifan lokal tidak hanya fokus pada pendidikan agama, tetapi juga berkontribusi langsung dalam pembangunan masyarakat setempat. Pesantren sering menjadi pusat kegiatan sosial, seperti pelatihan keterampilan kerja berbasis tradisional, penyuluhan kesehatan, hingga pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan.

Pesantren juga memainkan peran penting dalam menjaga stabilitas sosial di masyarakat. Melalui pengajaran agama yang inklusif dan berlandaskan kearifan lokal, pesantren mampu mengurangi potensi konflik yang muncul akibat perbedaan budaya atau pandangan agama. Dengan demikian, pesantren menjadi mediator yang mempererat hubungan antarwarga dan menciptakan masyarakat yang harmonis.

Dalam menghadapi era globalisasi, pondok pesantren berbasis kearifan lokal dihadapkan pada berbagai tantangan. Salah satunya adalah pengaruh budaya global yang sering kali tidak selaras dengan nilai-nilai lokal. Selain itu, modernisasi juga dapat menyebabkan generasi muda kehilangan minat terhadap tradisi dan kearifan lokal.

Untuk mengatasi tantangan tersebut, pesantren perlu mengembangkan strategi keberlanjutan, seperti memanfaatkan teknologi digital untuk mendokumentasikan dan mempromosikan kearifan lokal. Misalnya, pesantren dapat membuat konten pendidikan berbasis tradisi lokal yang menarik bagi generasi muda. Selain itu, penguatan kerja sama antara pesantren, pemerintah, dan lembaga pendidikan lain juga menjadi langkah penting untuk mendukung pelestarian kearifan lokal.

Sehingga Pondok pesantren memiliki peran yang sangat penting dalam melestarikan kearifan lokal melalui pendidikan agama yang berbasis tradisi. Dengan memadukan nilainilai agama dan budaya, pesantren tidak hanya mencetak generasi yang religius, tetapi juga menjaga identitas budaya masyarakat. Keberadaan pesantren berbasis kearifan lokal menjadi bukti bahwa Islam dapat berjalan seiring dengan tradisi lokal tanpa kehilangan esensinya. Dukungan dari berbagai pihak sangat diperlukan agar pesantren dapat terus menjalankan perannya sebagai benteng agama dan budaya yang kokoh.

#### 3. Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Syariah

Pondok pesantren, sebagai institusi pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran strategis dalam membentuk karakter bangsa, tidak hanya di bidang spiritual dan pendidikan, tetapi juga dalam aspek pemberdayaan ekonomi. Sebagai lembaga berbasis komunitas yang memadukan nilai-nilai keagamaan dan sosial, pesantren memiliki potensi besar untuk menjadi motor penggerak ekonomi berbasis syariah, khususnya dalam menjawab tantangan ekonomi modern dan inklusi keuangan di masyarakat.

Ekonomi berbasis syariah yang diterapkan di pondok pesantren mengedepankan prinsip-prinsip keadilan, kemitraan, dan keseimbangan. Konsep ini sejalan dengan maqashid syariah, yaitu tujuan syariat Islam untuk menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks pemberdayaan ekonomi, pesantren dapat menjadi pusat kegiatan ekonomi yang tidak hanya bertumpu pada profit semata, tetapi juga memberikan manfaat

kepada masyarakat sekitar melalui model bisnis yang inklusif, beretika, dan berbasis pada hukum Islam.

Pondok pesantren memiliki keunikan dalam membangun ekosistem ekonomi berbasis syariah karena tiga faktor utama:

#### 1. Akses ke Komunitas Luas

Pesantren sering kali menjadi pusat kehidupan komunitas, baik secara spiritual maupun sosial. Dengan jumlah santri yang besar dan jaringan alumni yang luas, pesantren memiliki basis ekonomi yang kuat untuk mengembangkan berbagai usaha produktif berbasis syariah, seperti koperasi syariah, unit usaha mikro, dan sektor pertanian.

#### 2. Penanaman Nilai Keislaman dalam Ekonomi

Pesantren mampu menanamkan nilai-nilai etika Islam ke dalam praktik ekonomi. Misalnya, dalam pengelolaan keuangan, pesantren mendorong praktik bebas riba, transaksi halal, dan pembagian keuntungan yang adil, sehingga mendukung pembangunan ekonomi yang berkelanjutan.

#### 3. Peran Pesantren dalam Pengembangan Kewirausahaan

Banyak pesantren yang telah berhasil mendirikan unit-unit usaha syariah, seperti toko ritel berbasis syariah, layanan pendidikan tambahan, dan usaha produksi lokal. Model ini tidak hanya memberikan dampak ekonomi bagi pesantren, tetapi juga menciptakan lapangan kerja dan memberdayakan masyarakat sekitar.

Beberapa model pemberdayaan ekonomi yang telah diterapkan di berbagai pondok pesantren meliputi:

#### 1. Koperasi Syariah

Koperasi syariah berfungsi sebagai lembaga keuangan mikro yang mendukung kebutuhan santri dan masyarakat dengan prinsip bagi hasil (mudharabah dan musyarakah).

## 2. Agrobisnis dan Perikanan Syariah

Pesantren sering mengembangkan sektor pertanian dan perikanan yang berlandaskan prinsip keberlanjutan dan halal.

#### 3. Pelatihan Kewirausahaan Islami

Melalui pelatihan kewirausahaan, pesantren mencetak generasi santri yang memiliki keterampilan untuk menjadi wirausahawan berbasis syariah.

Keberhasilan pondok pesantren dalam pemberdayaan ekonomi berbasis syariah tidak hanya memberikan dampak langsung terhadap kemandirian ekonomi pesantren itu sendiri, tetapi juga mendorong pertumbuhan ekonomi lokal yang berlandaskan pada prinsip

keadilan dan keberkahan. Dengan mengadopsi teknologi modern dan memperkuat jaringan dengan lembaga keuangan syariah, pesantren dapat memperluas cakupan pemberdayaannya sehingga lebih inklusif dan berdaya saing.

Pondok pesantren memiliki peran strategis sebagai agen perubahan dalam membangun ekonomi berbasis syariah di Indonesia. Dengan memanfaatkan potensi yang dimiliki, pesantren dapat menjadi model pemberdayaan ekonomi yang tidak hanya memenuhi kebutuhan umat, tetapi juga menciptakan keseimbangan antara aspek spiritual, sosial, dan ekonomi. Sebagai pusat transformasi sosial, pesantren dapat terus berkembang sebagai penggerak utama dalam menciptakan sistem ekonomi berbasis syariah yang inklusif, adil, dan berkelanjutan

#### 4. Pelestarian Tradisi dan Seni Lokal

Pondok pesantren sebagai Pelestarian Tradisi dan Seni Lokal: Sebagai institusi pendidikan Islam tradisional, pesantren bukan hanya tempat pendidikan agama tetapi juga pusat kebudayaan yang memadukan ajaran Islam dengan kearifan lokal masyarakat. Dengan demikian, pesantren memainkan peran strategis sebagai penjaga warisan budaya yang mengakar kuat dalam masyarakat Nusa.

Kehidupan pesantren sering menggabungkan tradisi lokal. Banyak pesantren mengubah tradisi lokal agar sesuai dengan prinsip Islam, tetapi tetap mempertahankan sifat budayanya. Misalnya, tradisi slametan, kenduri, atau peringatan hari-hari besar Islam yang dikemas dengan pendekatan lokal, seperti membaca doa bersama, dzikir, dan pengajian dengan iringan seni gamelan atau rebana. Pondok pesantren juga sering menjaga tradisi lisan seperti seni bercerita (hikayat), yang menyampaikan nilai-nilai agama dan moralitas lokal. Para kiai dan santri berperan penting dalam menyebarkan tradisi ini kepada generasi muda, memastikan keberlanjutannya di tengah era modern.

Pesantren juga menerima seni lokal seperti musik, tari, dan kerajinan. Misalnya, seni rebana, kasidah, dan marawis sering digabungkan dengan aktivitas keagamaan. Seni ini diajarkan di pesantren sebagai bentuk ekspresi spiritual yang tetap berpegang pada prinsip-prinsip Islam. Selain itu, pesantren sering melestarikan seni tradisional lokal seperti wayang kulit. Di beberapa pesantren, ini dikaitkan dengan dakwah melalui cerita bertema Islami.Selain itu, pesantren membuat kerajinan tangan seperti kaligrafi Islam dan ukiran tradisional. Kerajinan ini tidak hanya membantu santri mempelajari keterampilan kreatif, tetapi juga membantu pelestarian seni yang sarat nilai religius dan estetika.

Pesantren mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan budaya lokal. Pesantren, sebagai institusi pendidikan berbasis agama, tidak segera meninggalkan tradisi lokal.

Sebaliknya, mereka mengubah tradisi tersebut agar sesuai dengan ajaran Islam. Metode ini menunjukkan kebijaksanaan para ulama tentang bagaimana budaya membentuk identitas masyarakat. Misalnya, pesantren menggabungkan tradisi gotong royong (nguri-uri budaya) ke dalam kegiatan sehari-hari mereka. Ini termasuk membangun masjid, merayakan hari besar, atau bahkan mengelola ekonomi berbasis komunitas. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya memberikan pendidikan agama, tetapi juga membangun masyarakat yang berdasarkan keadilan sosial dan kebersamaan.

Pelestarian tradisi dan seni lokal di pesantren menghadapi banyak tantangan di tengah arus globalisasi. Tradisi dan seni lokal diancam oleh modernisasi, urbanisasi, dan pengaruh budaya asing. Pesantren, di sisi lain, memiliki peluang besar untuk menggunakan seni dan tradisi lokal sebagai alat dakwah yang efektif. Pesantren dapat mencatat, mempromosikan, dan mengajarkan tradisi dan seni lokal kepada generasi muda yang lebih melek teknologi dengan memanfaatkan media digital dan teknologi. Selain itu, upaya untuk meningkatkan peran pesantren sebagai pusat pelestarian budaya dapat mencakup kolaborasi dengan pemerintah dan komunitas seni lokal. Pesantren dapat membantu memperkenalkan dan mempertahankan tradisi lokal melalui program pelatihan, festival seni, dan pameran budaya

Pondok pesantren memiliki peran penting dalam mempertahankan adat dan seni lokal. Pesantren, sebagai pelestari tradisi dan seni lokal, tidak hanya melestarikan warisan budaya tetapi juga memperkuat jati diri masyarakat dalam menghadapi tantangan globalisasi. Mereka mampu memadukan nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal melalui berbagai aktivitas pendidikan, dakwah, dan budaya, menciptakan harmoni yang memperkaya identitas budaya bangsa. Oleh karena itu, pesantren harus terus didukung agar mereka dapat melakukan fungsinya sebagai pilar budaya yang kokoh dan dinamis.

#### 5. Pesantren sebagai Agen Transformasi dan Penguatan Solidaritas Sosial

Sebagai pusat pembelajaran agama, pesantren tidak hanya mendidik para santri dalam aspek spiritual, tetapi juga membentuk karakter dan kepribadian mereka untuk menjadi individu yang mampu berkontribusi pada masyarakat. Dalam konteks sosial yang terus berkembang, pesantren memiliki potensi besar sebagai agen transformasi sosial sekaligus penguat solidaritas sosial, terutama di tengah tantangan modernisasi dan globalisasi.

Pesantren mampu mendorong transformasi sosial melalui pendekatan pendidikan yang holistik. Tidak hanya mengajarkan ilmu agama, pesantren juga mulai mengintegrasikan kurikulum berbasis keterampilan yang bertujuan untuk memberdayakan santri agar memiliki kompetensi di berbagai sektor kehidupan. Selain itu, pesantren mengajarkan

nilai-nilai universal seperti gotong royong, kepedulian sosial, dan keadilan, yang berfungsi sebagai fondasi untuk membangun hubungan yang harmonis di tengah masyarakat yang semakin plural. Nilai-nilai ini ditanamkan melalui praktik kehidupan sehari-hari di pesantren, di mana para santri hidup dalam suasana kebersamaan dan saling membantu.

Lebih jauh, pesantren juga berperan sebagai pusat resolusi konflik dan penjaga perdamaian, terutama di masyarakat yang heterogen. Ulama dan tokoh pesantren sering kali menjadi mediator yang dihormati dalam menyelesaikan konflik sosial, baik yang terjadi di tingkat lokal maupun nasional. Pesantren menjadi ruang dialog yang efektif untuk menyelesaikan berbagai perbedaan pandangan dan mendorong terwujudnya solidaritas.

Dalam memperkuat solidaritas sosial, pesantren memainkan peran strategis melalui pembentukan pola hidup yang sederhana dan kolektif. Kehidupan di pesantren mencerminkan nilai kesetaraan di mana semua santri, terlepas dari latar belakang sosial dan ekonomi mereka, hidup dalam kebersamaan. Nilai-nilai persaudaraan ini menjadi bekal penting yang mereka bawa ketika kembali ke masyarakat. Pesantren juga menanamkan nilai-nilai persaudaraan yang mencakup ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam), ukhuwah wathaniyah (persaudaraan kebangsaan), dan ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan). Hal ini menjadikan pesantren sebagai salah satu institusi sosial yang mampu merangkul semua kalangan tanpa memandang perbedaan agama, suku, atau status sosial.

Di sisi lain, pesantren juga responsif terhadap isu-isu sosial yang berkembang di masyarakat. Pesantren sering terlibat dalam kegiatan sosial seperti membantu masyarakat miskin, korban bencana alam, dan pengembangan ekonomi berbasis komunitas. Melalui keterlibatan langsung ini, pesantren tidak hanya membangun solidaritas di masyarakat, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik terhadap pesantren sebagai institusi yang peduli pada masalah-masalah sosial.

Namun, dalam menjalankan perannya sebagai agen transformasi sosial, pesantren menghadapi berbagai tantangan, seperti keterbatasan sumber daya, stigma negatif terhadap pesantren tradisional, serta dinamika perubahan sosial yang cepat. Meskipun demikian, peluang untuk terus berkembang tetap terbuka lebar. Dengan inovasi dan adaptasi, pesantren dapat menguatkan perannya. Dukungan pemerintah, kerja sama dengan sektor swasta, serta pemanfaatan teknologi dapat membantu pesantren bertransformasi menjadi institusi yang lebih inklusif dan relevan dengan kebutuhan zaman.

Secara keseluruhan, pesantren memiliki posisi strategis dalam membangun masyarakat yang inklusif, adil, dan penuh solidaritas. Dengan mengembangkan perannya sebagai agen

transformasi sosial, pesantren mampu menjembatani kesenjangan sosial, memperkuat ikatan sosial, dan menciptakan harmoni di masyarakat yang majemuk. Peran pesantren dalam konteks ini tidak hanya relevan bagi Indonesia, tetapi juga dapat menjadi model bagi dunia dalam membangun solidaritas sosial berbasis nilai-nilai keagamaan dan kemanusiaan.

#### 6. Penjaga Nilai-Nilai Kearifan Lokal

Pesantren menjadi penjaga nilai-nilai kearifan lokal, seperti adat istiadat, norma sosial, dan etika. Nilai-nilai ini dipertahankan melalui pengajaran yang berbasis pada ajaran Islam yang kontekstual, sehingga relevan dengan budaya setempat. Dalam banyak kasus, pesantren juga berperan sebagai mediator dalam konflik sosial yang berkaitan dengan perbedaan budaya atau agama.

Kontribusi pesantren dalam pembentukan masyarakat dan penguatan budaya lokal merupakan wujud nyata dari peran sosial dan kulturalnya. Namun, tantangan seperti modernisasi, urbanisasi, dan globalisasi memerlukan adaptasi berkelanjutan. Pesantren perlu mengembangkan strategi yang inovatif, seperti memanfaatkan teknologi digital untuk dakwah dan pendidikan, agar tetap relevan di era kontemporer.

#### **KESIMPULAN**

Pondok pesantren memiliki peran strategis dalam pembentukan masyarakat yang religius, toleran, dan berbasis pada kearifan lokal. Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama, tetapi juga motor penggerak perubahan sosial melalui pemberdayaan ekonomi syariah, pelestarian budaya lokal, dan penguatan solidaritas sosial. Pesantren telah membuktikan dirinya sebagai agen transformasi yang mampu beradaptasi dengan tantangan zaman tanpa kehilangan identitasnya.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pondok pesantren berhasil mengintegrasikan nilai-nilai agama dengan kearifan lokal, menciptakan model pendidikan yang relevan dan kontekstual. Namun, tantangan globalisasi dan modernisasi menuntut pesantren untuk terus berinovasi, khususnya dalam pemanfaatan teknologi digital dan peningkatan kerja sama dengan berbagai pihak. Dukungan dari pemerintah, masyarakat, dan sektor swasta menjadi krusial untuk memperkuat peran pesantren di masa depan

#### **DAFTAR PUSTAKA**

Abdullah, A. (2017). *Islam dan Kearifan Lokal: Studi Budaya dan Agama*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Azra, A. (2002). *Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III*. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

- Aziz, A. (2021). "Peran Pesantren dalam Pelestarian Budaya Lokal." Jurnal Kebudayaan Islam, 14(2)
- Bruinessen, M. V. (1994). *Pesantren, Tradisi, dan Modernisasi dalam Pendidikan Islam di Indonesia*. Jakarta: LP3ES.
- Dhofier, Z. (1985). *Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya mengenai Masa Depan Indonesia*. Jakarta: LP3ES.
- Geertz, C. (1960). The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press.
- Hasan, N. (2012). *Islamic Education in Indonesia: Contemporary Dynamics in the Global Context*. Journal of Indonesian Islam, 6(1), 1–21.
- Lukens-Bull, R. A. (2005). A Peaceful Jihad: Negotiating Identity and Modernity in Muslim Java. New York: Palgrave Macmillan.
- Madjid, N. (1997). Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan. Jakarta: Paramadina
- Mansurnoor, I. A. (1995). *Islam in an Indonesian World: Ulama of Madura*. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.
- Mun'im, S. (2020). Pesantren dan Transformasi Sosial: Perspektif Sosiologi dan Antropologi. Malang: UIN Maliki Press.
- Nurcholish Madjid. (1997). Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan. Jakarta: Paramadina.
- Ricklefs, M. C. (2012). *Islamisation and Its Opponents in Java: A Political, Social, Cultural and Religious History, c.1930 to the Present.* Singapore: NUS Press.
- Rohman, F. (2018). Peran Pesantren dalam Penguatan Kearifan Lokal di Era Globalisasi. *Jurnal Pendidikan Islam*, 6(2), 121–138.
- Sholeh, M. (2016). Kiai dan Pesantren: Dari Transformasi Tradisional ke Modernisasi Pendidikan. Surabaya: IAIN Press.
- Tilaar, H. A. R. (2012). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan Global Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional. Jakarta: Grasindo.
- Woodward, M. (1989). *Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta*. Tucson: University of Arizona Press.
- Zamakhsyari Dhofier. (1982). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES.
- Lubis, M. (2018). "Koperasi Syariah Pesantren: Studi Kasus di Sidogiri." Jurnal Ekonomi Syariah, 10(1).
- Ma'arif, S. (2020). *Pesantren dan Transformasi Sosial Budaya*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
- Wahid, A. (2019). "Inovasi Pesantren di Era Digital." Jurnal Pendidikan Islam, 7(3).
- Wahid, A. (2001). *Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan*. Jakarta: The Wahid Institute.