
 

273 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

AL-IRSYAD 
Journal of Education Science 

e-ISSN: 2828-0830 Homepage: https://ejurnal.stkipddipinrang.ac.id/index.php/jse  

 

EMANASI AL-FARABI ATAU RASIONALISME PENGARUHNYA 

TERHADAP DUNIA PENDIDIKAN 

 
Al-Farabi's Emanation Or Rationalism And Its Influence On The World Of Education 

 

Sri Ratu Ramadhina1*, Intan Nabila Rangkuti2, Marwati Febria Nasution3, Muhammad 

Syahputra4, Fadhlan Kamali Batubara5 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia1,2,3,4,5 

*Corresponding Author: sriraturamadhina@gmail.com  

 

Article Submission: 

04 December 2025 

Article Revised: 

07 December 2025 

Article Accepted: 

09 December 2025 

Article Published: 

15 December 2025 

 

ABSTRACT 

Islamic educational thought continues to develop through the contributions of classical 

philosophers, including Al-Farabi, known as a rationalist figure in the Islamic philosophical 

tradition. The important background to this research is the lack of comprehensive studies 

linking Al-Farabi's rationalism with modern educational concepts, particularly regarding how 

the use of reason can shape individuals with character and knowledge. Therefore, this study 

aims to examine in-depth the principles of Al-Farabi's rationalism and their relevance to the 

development of contemporary educational theory and practice. This research uses a library 

research method by exploring Al-Farabi's primary works and secondary literature discussing 

Islamic educational philosophy.The study gap was found in the lack of integration between 

aspects of rationality, ethics, and the goal of forming the main human being (al-insān al-fāḍil) 

in contemporary educational studies. Al-Farabi's rationalism remains relevant in modern 

education, as seen in the implementation of strengthening critical thinking skills through 

classroom discussions, logical thinking habits through problem-based learning methods, and 

the inclusion of ethical values in character education programs. For example, teachers guide 

students to construct arguments based on data, systematically explain cause-and-effect 

relationships, and reflect on the moral impact of various decisions. Thus, the goal of forming 

rational and moral individuals can be achieved in the learning environment.In conclusion, Al-

Farabi's concept of rationalism can serve as a philosophical foundation for building a holistic 

education system oriented toward human intellectual advancement. 

Keywords: Al-Farabi, Education, Islamic Philosophy, Rationalism 

 
ABSTRAK 

Pemikiran pendidikan Islam terus mengalami perkembangan melalui kontribusi para filsuf 

klasik, termasuk Al-Farabi yang dikenal sebagai tokoh rasionalis dalam tradisi filsafat Islam. 

Latar belakang penting penelitian ini adalah masih minimnya kajian komprehensif yang 

menghubungkan rasionalisme Al-Farabi dengan konsep pendidikan modern, terutama terkait 

bagaimana penggunaan akal dapat membentuk manusia yang berkarakter dan berpengetahuan. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengkaji secara mendalam prinsip rasionalisme Al-

https://ejurnal.stkipddipinrang.ac.id/index.php/jse
mailto:sriraturamadhina@gmail.com


 

274 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

Farabi serta relevansinya dalam pengembangan teori dan praktik pendidikan masa kini. 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan menelusuri karya-karya primer 

Al-Farabi dan literatur sekunder yang membahas filsafat pendidikan Islam. GAP studi 

ditemukan pada kurangnya integrasi antara aspek rasionalitas, etika, dan tujuan pembentukan 

manusia utama (al-insān al-fāḍil) dalam kajian pendidikan kontemporer. Rasionalisme Al-

Farabi masih relevan dalam pendidikan modern, terlihat dari penerapan penguatan kemampuan 

berpikir kritis melalui diskusi di kelas, kebiasaan berpikir logis melalui metode pembelajaran 

berbasis masalah, serta penyertaan nilai-nilai etika dalam program pendidikan karakter. 

Sebagai contoh, para guru membimbing siswa untuk menyusun argumen yang didasarkan pada 

data, menjelaskan hubungan sebab-akibat secara sistematis, dan merenungkan dampak moral 

dari berbagai keputusan. Dengan demikian, tujuan membentuk individu yang rasional dan 

bermoral dapat tercapai dalam lingkungan pembelajaran. Kesimpulannya, konsep rasionalisme 

Al-Farabi dapat menjadi landasan filosofis untuk membangun sistem pendidikan yang holistik 

dan berorientasi pada kemajuan intelektual manusia. 

Kata Kunci: Al-Farabi, Filsafat Islam, Pendidikan, Rasionalisme 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan pendidikan modern menuntut adanya kemampuan berpikir kritis, 

analitis, dan rasional sebagai kompetensi utama yang harus dimiliki peserta didik untuk 

menghadapi tantangan global. Namun, realitas pendidikan di berbagai negara, termasuk 

Indonesia, menunjukkan bahwa penguatan kemampuan bernalar masih menjadi persoalan 

mendasar. Pembelajaran di sekolah sering kali berorientasi pada hafalan, bukan pada 

proses berpikir logis dan kritis yang sesungguhnya dibutuhkan dalam penyelesaian 

masalah kehidupan nyata. Fenomena ini menimbulkan kesenjangan antara kebutuhan 

kompetensi abad ke-21 dan praktik pendidikan yang berlangsung (Asmuni, 2021). Di sisi 

lain, pemikiran klasik dalam khazanah filsafat Islam sebenarnya telah menawarkan fondasi 

rasionalitas yang kuat, salah satunya melalui pemikiran Al-Farabi. Sebagai tokoh 

rasionalis dalam filsafat Islam, Al-Farabi menekankan peran akal sebagai instrumen 

esensial dalam pencarian pengetahuan dan pembentukan manusia utama (Humaedah et al., 

2021). Meskipun pemikiran Al-Farabi telah banyak dikaji, sebagian besar penelitian 

terdahulu lebih berfokus pada aspek metafisika, etika, atau teori kenegaraannya, sehingga 

kajian mengenai integrasi rasionalisme Al-Farabi ke dalam konteks pendidikan modern 

masih terbatas dan belum komprehensif. Kondisi ini menunjukkan adanya gap studi yang 

perlu dijembatani, terutama terkait relevansi prinsip rasionalitas Al-Farabi dengan 

kebutuhan transformasi pendidikan masa kini. Beberapa penelitian menyebutkan bahwa 

sistem pendidikan di Malaysia telah berhasil mengintegrasikan pemikiran kritis ke dalam 

kurikulum modern seperti KBSR dan KBSM (Putra, 2017), sedangkan di Indonesia 

kurikulum masih mengalami perubahan yang sering dan tidak stabil sehingga 



 

275 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

memengaruhi konsistensi pembelajaran berbasis penalaran (Rahmawati & Yusuf, 2020). 

Hal ini memperlihatkan urgensi untuk menelusuri kembali landasan filosofis pendidikan 

yang dapat memberikan arah yang lebih kuat dan konsisten.    

  Penelitian mengenai rasionalisme Al-Farabi menjadi penting karena filsuf ini 

menawarkan konsep pendidikan yang menempatkan akal sebagai pusat pembentukan 

karakter dan intelektualitas manusia. Menurut Hidayat (2019), Al-Farabi menganggap 

bahwa manusia hanya dapat mencapai kesempurnaan melalui proses berpikir rasional yang 

terstruktur dan bertahap. Selain itu, Al-Farabi juga menekankan hubungan erat antara 

pembelajaran, moralitas, dan pembangunan masyarakat ideal, sehingga memberikan 

perspektif integral bagi pendidikan modern yang selama ini cenderung memisahkan ranah 

kognitif dari aspek etis. Kajian pustaka yang ada menyatakan bahwa meskipun 

rasionalisme Al-Farabi sering dibahas dalam studi filsafat, pemanfaatannya sebagai basis 

untuk memecahkan persoalan pendidikan kontemporer masih kurang dieksplorasi secara 

mendalam. Dengan demikian, penelitian ini Bertujuan untuk memperluas pemahaman 

mengenai bagaimana pemikiran Al-Farabi dapat berkontribusi pada pembaruan 

pendidikan. Kajian ini tidak hanya melihat gagasannya dari sisi teori filsafat semata, tetapi 

juga mencoba menemukan bagaimana pemikirannya dapat diterapkan dalam membangun 

sistem pendidikan yang lebih utuh, logis, dan mampu menumbuhkan kemampuan berpikir 

kritis. 

Pemikiran Al-Farabi relevan dan layak ditelusuri karena ia menawarkan cara 

pandang yang sangat mendalam tentang peran akal dalam kehidupan manusia. Menurut 

Al-Farabi, pendidikan bukan hanya soal mengumpulkan pengetahuan, tetapi bagaimana 

seseorang belajar menggunakan akalnya untuk memahami, menilai, dan mengambil 

keputusan dengan bijak. Pandangannya menekankan bahwa akal yang terlatih dengan baik 

akan membawa manusia menuju kebaikan, kebahagiaan, dan kehidupan sosial yang 

harmonis. Inilah yang membuat pemikirannya sangat berarti sebagai landasan filosofis 

bagi pendidikan: ia melihat pendidikan sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya, 

bukan hanya dari sisi intelektual, tetapi juga moral dan sosial. 

Karena itulah, pengkajian terhadap rasionalisme Al-Farabi diharapkan mampu 

memberikan perspektif baru dan menawarkan pendekatan pendidikan yang lebih 

manusiawi dan relevan untuk diterapkan dalam pembelajaran masa kini khususnya dalam 

membentuk generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkarakter dan mampu berpikir 

secara jernih di tengah tantangan zaman. 



 

276 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

METODE PENELITIAN 

  Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research), yang difokuskan pada penelusuran, pemilihan, dan 

pengkajian berbagai sumber tertulis yang membahas pemikiran rasionalisme Al-Farabi 

serta relevansinya terhadap pendidikan modern. Pendekatan ini dipilih karena pemikiran 

filsafat tidak dapat diuji melalui eksperimen, melainkan melalui pembacaan kritis dan 

analisis mendalam terhadap teks dan konsep yang ditawarkan para pemikir. 

  Prosedur penelitian meliputi identifikasi literatur primer seperti karya-karya Al-

Farabi serta literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema 

penelitian. Seluruh materi dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) 

untuk menelaah gagasan, struktur pemikiran, serta argumentasi filosofis yang terkandung 

di dalamnya. Analisis dilakukan melalui proses penelaahan konsep, pengelompokan tema, 

penafsiran makna, dan penghubungan pemikiran Al-Farabi dengan isu-isu pendidikan 

kontemporer. 

  Sebagai penguatan analisis teoretis, penelitian ini juga memasukkan data 

empiris yang relevan dengan konteks pendidikan masa kini. Data tersebut diperoleh 

melalui telaah dokumen kurikulum yang mengadopsi prinsip-prinsip rasionalitas, 

pemikiran sistematis, dan pengembangan nalar kritis nilai-nilai yang sejalan dengan 

gagasan Al-Farabi. Selain itu, studi kasus mengenai penerapan pendekatan berbasis nalar 

dalam beberapa lembaga pendidikan modern turut ditelaah untuk melihat bagaimana ide-

ide Al-Farabi secara tidak langsung terimplementasi, misalnya pada model pembelajaran 

berbasis penalaran logis, kurikulum integratif, atau program pembinaan karakter yang 

menekankan keseimbangan antara akal dan etika. 

  Dengan menggabungkan analisis filosofis dan data empiris tersebut, penelitian 

ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang lebih sistematis, mendalam, dan 

komprehensif mengenai kontribusi rasionalisme Al-Farabi terhadap pengembangan teori 

dan praktik pendidikan modern. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Biografi Al-Farabi 

1. Kehidupan dan Riwayat Pendidikan 

 Al-Farabi memiliki nama lengkap Abu Nasr Muhammad bin Muhammad bin 

Tarkhan bin Uzalah al-Farabi, dikenal dalam literatur Barat sebagai Alpharabius, dan 

dalam tradisi Islam disebut Al-Farabi atau Abu Nasir. Ia lahir di daerah Farab (Otrar), 

Kazakhstan pada tahun 878 M dan wafat di Damaskus pada 951 M. Ayahnya 



 

277 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

merupakan keturunan Persia yang kemudian menikah dengan perempuan Turki, 

sehingga banyak riwayat menisbatkan Al-Farabi sebagai bagian dari komunitas Turki 

(Noor Rofiq et al., 2022). Dalam sejarah filsafat Islam, Al-Farabi merupakan figur 

yang memiliki kemampuan luar biasa dalam memahami, mengembangkan, dan 

menyistematiskan pemikiran filsafat Yunani terutama Aristotele hingga ia digelari 

Al-Mu’allim al-Tsani atau Guru Kedua, setelah Aristoteles sebagai Guru Pertama. 

Gelar ini diberikan karena kecakapannya dalam menguraikan persoalan logika, 

metafisika, dan teori politik yang sebelumnya telah dipikirkan oleh Aristoteles dan 

Plato (Rofiki, 2024). Sejak usia muda, Al-Farabi mempelajari Al-Qur’an, tata bahasa 

Arab, kesusastraan, fikih, tafsir, hadis, serta aritmetika dasar. Ia juga dikenal memiliki 

ketertarikan mendalam pada musik dan bahkan mampu memainkan serta 

menciptakan instrumen musik. Pendidikan awalnya ditempuh di daerah Transoxiana, 

kemudian ia pindah ke Bukhara untuk memperdalam ilmu-ilmu Islam serta musik. 

Pada usia sekitar 50 tahun, ia berangkat menuju Baghdad, pusat intelektual dunia 

Islam pada masa itu, dan menetap di sana selama dua dekade. Di Baghdad, ia 

memperdalam filsafat dan logika di bawah bimbingan para ilmuwan Kristen dan 

Muslim, termasuk tokoh seperti Yuhanna bin Haylan atau Yuhanna bin Jilad, yang 

dikenal sebagai ahli logika dan penerus tradisi filsafat Helenistik. Sekitar tahun 920 

M, Al-Farabi melakukan perjalanan ke Harran, sebuah kota yang menjadi pusat tradisi 

filsafat Yunani di Asia Kecil. Di sinilah ia berinteraksi dengan naskah-naskah Neo-

Platonisme dan Aristotelianisme. Kemudian pada tahun 940 M, Al-Farabi 

melanjutkan perjalanan ke Damaskus, dan berada di bawah perlindungan Sayf al-

Dawla al-Hamdani, seorang penguasa sekaligus pelindung ilmuwan dan ulama. Ia 

menghabiskan tahun-tahun terakhir hidupnya di Damaskus hingga wafat pada usia 

sekitar 80 tahun, pada masa pemerintahan Khalifah Al-Muthi’ dari Dinasti Abbasiyah 

(Imron Nur Syafaat & Masyhuri, 2023). Al-Farabi dikenal tidak hanya sebagai filsuf, 

tetapi juga sebagai sosok yang sangat menekankan pentingnya pencarian ilmu dan 

kesadaran spiritual. Sepanjang hidupnya, ia menjadikan ilmu sebagai jalan utama 

untuk memahami dunia dan menyeimbangkan kehidupan material serta spiritual. 

Keseriusannya dalam menuntut ilmu terlihat dari perjalanan panjang yang ia tempuh, 

mulai dari mempelajari Al-Qur’an, bahasa Arab, sastra, hingga logika dan filsafat 

Yunani. Baginya, ilmu bukan sekadar pengetahuan duniawi, melainkan juga sarana 

untuk mendekatkan diri kepada Allah dan memperbaiki kualitas diri serta masyarakat

 Dalam konteks ini, Al-Farabi selalu menekankan bahwa pencarian ilmu harus 



 

278 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

disertai dengan kesadaran moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan pesan Al-Qur’an 

yang mendorong manusia untuk terus menuntut ilmu dan mengangkat derajat orang-

orang berilmu, yang terdapat pada QS. Thaha ayat 114 dan QS. Al-Mujadilah ayat 11: 

 

لْمًا دْنِّى عِّ ِّ زِّ ب      وَقلُ رَّ

Artinya: "Dan katakanlah: ‘Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmu kepadaku.” 

 

لْمَ دَرَجٰت     يْنَ اوُْتوُا الْعِّ نْكُمْْۙ وَالَّذِّ يْنَ اٰمَنوُْا مِّ ُ الَّذِّ  يرَْفعَِّ اللّٰه

   Artinya: “Allah meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu dan orang-

        orang yang diberi ilmu beberapa derajat.”  

 

 Penerapan prinsip ini tampak dalam kehidupan sehari-hari Al-Farabi. Ia 

menjalani kehidupan sederhana, menjauhi kemewahan, dan menjadikan spiritualitas 

sebagai jalan untuk memperdalam pemikiran. Kesederhanaan ini memberinya waktu 

lebih banyak untuk menulis, mengkaji, dan menyusun karya-karya besar. Dalam 

sejarah filsafat Islam, ia dianggap sebagai "komentator besar" atas filsafat Yunani, 

meskipun beberapa penulis menyebutkan bahwa ia mungkin tidak menguasai bahasa 

Yunani secara langsung. Namun, melalui penerjemah Arab-Suryani, ia mampu 

memahami gagasan Plato, Aristoteles, dan Plotinus.     

 Kontribusi Al-Farabi meliputi berbagai bidang, seperti matematika, logika, 

musik, metafisika, politik, dan sosiologi. Salah satu kontribusi terbesarnya adalah 

upayanya mengharmoniskan filsafat Yunani dengan ajaran Islam, terutama dalam 

aspek metafisika dan politik, sehingga pemikirannya dapat diterima dalam tradisi 

intelektual Islam abad pertengahan (Ashari et al., 2023).    

 Konteks politik saat ia hidup berada dalam masa-masa ketidakstabilan Dinasti 

Abbasiyah. Ia lahir pada masa Khalifah Al-Mu’tamid (869–892 M) dan wafat pada 

masa Khalifah Al-Muthi’ (946–974 M). Kondisi politik yang kacau justru memberikan 

ruang bagi para filsuf seperti Al-Farabi untuk mengembangkan pemikiran yang lebih 

kritis, terutama terkait negara ideal yang dikenal dengan konsep al-Madinah al-

Fadhilah. Dalam pandangan ini, Al-Farabi berupaya menggabungkan pemikiran Plato 

dalam Republic dan pemikiran Aristoteles dalam Politics dengan nilai-nilai Islam untuk 

membentuk konsep pemerintahan yang berlandaskan keutamaan, rasionalitas, dan 



 

279 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

moralitas. 

 

B. Karya-Karya Al-Farabi        

 Al-Farabi dikenal sebagai ilmuwan yang menguasai berbagai bidang ilmu 

seperti agama, logika, filsafat, musik, metafisika, dan politik. Ia disebut-sebut menulis 

lebih dari seratus karya, meskipun sebagian di antaranya tidak sampai kepada generasi 

modern. Sebagian karya-karyanya yang masih tersisa kemudian dihimpun dalam 

kumpulan Al-Majmu. Beberapa karya pentingnya antara lain:  

1. Al-Jamu bayna Rayay al-Hakimayn Aflathun wa Aristu, sebuah karya 

monumental yang berupaya mempertemukan gagasan Plato dan Aristoteles. 

Al-Farabi menjelaskan bahwa perbedaan keduanya hanya terletak pada cara 

penyampaian, bukan pada tujuan filosofis yang mereka tuju. 

2. Maqalah fī Maānī al-Aql, sebuah risalah penting tentang kedudukan akal, 

pembagian akal, serta proses manusia memperoleh pengetahuan (ma‘rifah). 

3. Al-Ibanah an Gharad Aristu fī Kitab ma bada al-Thabīah, yang menjelaskan 

tujuan Aristoteles dalam metafisika, khususnya konsep tentang wujud, 

materi, dan bentuk. 

4. Fima Yajibu Qabla Taallum al-Falsafah, yang menjelaskan bahwa logika 

merupakan alat untuk mempelajari filsafat, bukan bagian dari filsafat itu 

sendiri. 

5. Al-Masail al-Falsafiyyah wa al-Ajwibah Anha, kelanjutan dari risalah 

sebelumnya yang menguraikan argumentasi filosofis mengenai keberadaan 

Tuhan sebagai pencipta alam. 

6. Ihsa al-Ulum wa al-Tarif bi Aghrdaiha, yang berisi klasifikasi ilmu-ilmu yang 

dikenal pada masa itu serta tujuan setiap disiplin ilmu. 

7. Ara Ahl al-Madinah al-Fadhilah, karya sangat terkenal tentang teori politik 

dan filsafat sosial. Di sini ia menjelaskan konsep negara utama yang dihuni 

oleh masyarakat berakhlak dan dipimpin oleh figur ideal yang memiliki 

kesempurnaan akal serta moral (Fitriani et al., 2024). 



 

280 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

Dalam penelitian Zulfahmi dan Mami Nofrianti mengenai pemikiran Al-

Farabi dan Ibn Sina, disebutkan bahwa karya-karya Al-Farabi dapat dikelompokkan 

ke dalam empat bidang besar: 

1. Bidang Filsafat 

2. Filsafat Plato 

3. Filsafat Aristoteles 

4. Bidang Logika dan Ilmu Bahasa 

Mendamaikan Dua Bijaksana, yang menjadi bukti kemampuannya 

menyatukan pemikiran Plato dan Aristoteles secara harmonis. 

 

C. Teori Emanasi Menurut Al-Farabi      

 Istilah emanasi berasal dari kata Inggris emanation yang merujuk pada proses 

munculnya sesuatu melalui pemancaran atau pengaliran, di mana substansi yang 

terpancar tetap identik dengan sumber asalnya. Dalam filsafat, emanasi dipahami 

sebagai proses keluarnya berbagai manifestasi, baik langsung maupun tidak langsung, 

baik spiritual maupun material, dari suatu sumber tunggal seluruh eksistensi, yaitu 

Tuhan. Tuhan dipandang sebagai penyebab awal dari segala sesuatu, sehingga seluruh 

realitas yang ada merupakan bentuk pemancaran dari keberadaan-Nya. Dalam 

kerangka inilah konsep emanasi berkembang menjadi teori metafisika yang 

menjelaskan hubungan antara Yang Esa dan keberagaman ciptaan-Nya (Azis et al., 

2025). Salah satu gagasan filsafat Al-Farabi yang sangat berpengaruh adalah konsep 

emanasi (al-faid), yang menggambarkan proses bertahap lahirnya eksistensi yang 

bersifat mungkin (alam semesta) dari Zat Yang Niscaya (Tuhan). Menurut Al-Farabi, 

Tuhan adalah akal murni yang immaterial, dan seluruh keberadaan memancar dari 

Tuhan sebagai konsekuensi dari pengetahuan-Nya tentang diri-Nya sebagai wujud 

yang paling sempurna. Ketika Tuhan mengetahui diri-Nya dengan sempurna, 

pengetahuan itu melahirkan entitas pertama dalam rantai emanasi. Al-Farabi 

menegaskan bahwa karena Tuhan adalah Esa secara mutlak, maka emanasi yang 

pertama kali muncul dari-Nya juga harus bersifat satu. Jika yang memancar dari Tuhan 

bersifat majemuk, maka hal itu akan mengimplikasikan bahwa esensi Tuhan juga 

majemuk, yang jelas bertentangan dengan prinsip tauhid. Oleh sebab itu, dasar 

terjadinya emanasi terletak pada kekuatan penciptaan yang termuat dalam pengetahuan 

Tuhan dan pengetahuan akal-akal yang memancar setelahnya. 



 

281 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

1. Implementasi Konsep Hierarki Akal dalam Proses Pembelajaran 

 Dalam teori emanasi, Al-Farabi menjelaskan adanya hierarki akal, mulai dari 

Akal Potensial (al-‘aql bi al-quwwah), Akal Aktual, Akal Perolehan, hingga Akal 

Aktif. Hierarki ini menggambarkan perkembangan kemampuan berpikir manusia 

secara bertahap, dari potensi menuju aktualisasi penuh. Kerangka ini dapat 

diimplementasikan dalam dunia pendidikan untuk membantu guru memahami 

bagaimana peserta didik mengembangkan kemampuan intelektualnya. 

a. Akal Potensial:  Pembelajaran Dasar dan Pengenalan Konsep 

 Pada tahap ini, peserta didik memiliki kemampuan berpikir yang masih 

bersifat potensi. Guru dapat membantu mengembangkannya melalui 

pengenalan konsep dasar, stimulus pertanyaan, penggunaan contoh konkret, dan 

aktivitas yang merangsang rasa ingin tahu. Metode seperti scaffolding atau 

bimbingan bertahap sangat relevan pada tahap ini. 

b. Akal Aktual: Pembelajaran Pemahaman dan Latihan Berpikir 

 Setelah potensi mulai bergerak menuju aktual, siswa perlu diarahkan 

untuk memahami, mengolah, dan menjelaskan informasi dengan kata-kata 

mereka sendiri. Guru dapat mendorong mereka melalui diskusi, latihan analisis 

sederhana, pemecahan masalah dasar, dan tugas yang menuntut pengolahan 

informasi, bukan sekadar menghafal. 

c. Akal Perolehan: Pengembangan Kemampuan Nalar dan Kemandirian Berpikir 

 Pada tahap ini, siswa mulai mampu menghubungkan konsep-konsep, 

membuat argumen, dan menyusun penalaran. Proses pembelajaran dapat 

diarahkan pada proyek penelitian kecil, tugas analitis, debat akademik, serta 

refleksi kritis untuk melatih kemampuan berpikir mendalam. 

d. Akal Aktif: Puncak Pengembangan Kognitif dan Kreativitas 

Akal Aktif menggambarkan kondisi ketika seseorang mampu berpikir secara 

mandiri, kreatif, dan bijaksana. Dalam pendidikan, tahap ini bisa dicapai 

melalui pembelajaran berbasis proyek, pembelajaran kolaboratif, penugasan 

reflektif, ataupun kegiatan yang mendorong inovasi dan sintesis pengetahuan 

baru. Guru berperan sebagai fasilitator yang membuka ruang bagi eksplorasi 

intelektual. 

  Dengan demikian, konsep hierarki akal Al-Farabi dapat memberikan kerangka 

filosofis dan praktis bagi proses pembelajaran yang bertahap, terarah, dan sesuai 

dengan perkembangan kognitif peserta didik. Implementasi ini memungkinkan 



 

282 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

pendidikan tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga 

mematangkan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan reflektif sebagaimana ideal 

yang diharapkan dalam rasionalisme Al-Farabi.   

 Dalam teori emanasi Al-Farabi, Allah disebut sebagai Yang Maujud Pertama, 

yakni sumber awal seluruh eksistensi. Sebagai filsuf Muslim yang menyelaraskan 

Aristotelianisme dan Neoplatonisme, Al-Farabi memandang bahwa seluruh tatanan 

wujud bergantung pada Keberadaan Pertama ini. Ibnu Sina mengembangkan teori 

yang mirip, tetapi ia lebih menekankan konsep Yang Wajib al-Wujud, sedangkan Al-

Farabi memilih istilah Yang Pertama. Meskipun berbeda dalam terminologi, keduanya 

meyakini bahwa alam bersifat baharu dan tercipta melalui proses emanatif yang 

berjenjang. Pemikiran ini juga dipengaruhi oleh filsafat Aristoteles tentang Tuhan 

sebagai Akal yang Berfikir, yang dikembangkan lebih lanjut oleh Plotinus dalam teori 

emanasi Neoplatonisme (Andria & Aprison, 2024). Menurut Al-Farabi,Tuhan sebagai 

Akal Murni senantiasa memikirkan diri-Nya, dan dari aktivitas berpikir ini lahirlah 

Akal Pertama (al-‘aql al-awwal). Akal Pertama kemudian memikirkan Tuhan sebagai 

sumbernya, sehingga memancarkan Akal Kedua (al-‘aql ats-tsani). Ketika Akal 

Pertama memikirkan dirinya sendiri, terbentuklah langit pertama. Akal Kedua, ketika 

memikirkan Tuhan, memancarkan Akal Ketiga, dan ketika memikirkan dirinya sendiri, 

melahirkan langit berikutnya. Proses ini berlangsung terus menerus hingga terbentuk 

sepuluh akal, yang masing-masing berkaitan dengan tatanan kosmik tertentu termasuk 

langit, bintang-bintang, Saturnus, Matahari, Venus, hingga akhirnya Bulan. Melalui 

rangkaian emanatif ini, struktur kosmos dipahami sebagai sistem hierarkis di mana 

setiap tingkat realitas memancar dari tingkat sebelumnya.   

 Pemikiran Al-Farabi menunjukkan kemiripan kuat dengan Neoplatonisme 

Plotinus, terutama pada konsep hierarki wujud dan pancaran bertingkat dari Tuhan. 

Namun, Al-Farabi memberikan corak keislaman pada teori tersebut dengan 

mendefinisikan Tuhan sebagai al-Wajib al-Wujud, dan menempatkan emanasi bukan 

sekadar sebagai proses metafisis, tetapi juga manifestasi kesempurnaan Tuhan. Selain 

itu, terdapat perbedaan penting antara Al-Farabi dan filsafat Yunani, yaitu 

pengakuannya terhadap wahyu dan kenabian. Dalam pemikirannya, Akal Aktif tidak 

hanya berfungsi sebagai sumber pengetahuan rasional, tetapi juga sebagai perantara 

wahyu yang diterima para nabi. Dengan demikian, Al-Farabi berhasil menyatukan 

filsafat, agama, dan metafisika dalam satu kerangka pemikiran yang harmonis. 

  



 

283 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

 Teori emanasi Al-Farabi dirinci hingga lahirnya Akal Kesepuluh, yang 

berhubungan dengan Bulan. Dari Akal Kesepuluh inilah muncul realitas duniawi, 

termasuk bumi, unsur-unsur materi, dan ruh-ruh manusia. Menurut Ismail Raji al-

Faruqi dan Mulyadhi Kartanegara, terdapat sepuluh akal dan sembilan langit yang 

tersusun secara bertingkat dalam sistem kosmologi Al-Farabi. Dua asas utama menjadi 

landasan teori ini: asas kesatuan bahwa Tuhan adalah sumber tunggal segala wujud; 

dan asas kebinekaan bahwa keberagaman muncul dari pemikiran akal-akal selain 

Tuhan yang memiliki aspek selain kesempurnaan-Nya. Melalui kerangka ini, Al-

Farabi menjelaskan bagaimana keanekaragaman alam semesta dapat bersumber dari 

Tuhan Yang Maha Esa tanpa mengurangi prinsip keesaan tersebut (Fakhrurazi et al., 

2024). 

 

D. Kontribusi Pemikiran Al-Farabi di Zaman Sekarang 

1. Peran Akal dan Hikmah       

 Al-Farabi, salah satu tokoh besar dalam tradisi filsafat Islam, menegaskan 

pentingnya keterhubungan antara nalar dan dimensi emosional manusia. Ia 

menjelaskan bahwa kesempurnaan diri hanya dapat dicapai apabila pikiran dan 

perasaan bekerja dalam satu keselarasan. Pandangan tersebut menekankan bahwa 

keberadaan manusia tidak akan utuh tanpa harmoni antara kemampuan berpikir 

dan kepekaan batin. Baginya, kestabilan hidup serta kualitas moral seseorang 

sangat bergantung pada sejauh mana ia mampu mengolah kemampuan rasional 

untuk mengatur keinginan, dorongan, dan orientasi hidupnya. Ketika akal 

digunakan untuk mengarahkan perilaku secara sadar dan logis, manusia akan 

berada pada kondisi psikologis yang lebih matang serta memiliki integritas moral 

yang kuat dalam setiap tindakannya. Pemikiran ini menjadi relevan dalam 

konteks masa kini, terutama ketika individu dihadapkan pada arus informasi yang 

menuntut kemampuan analisis, ketelitian, dan pengendalian diri dalam 

merespons berbagai isu. 

2. Konsepsi Keadilan        

 Konsep keadilan dalam pemikiran Al-Farabi sangat menekankan 

keseimbangan, kedudukan yang wajar, serta penghargaan terhadap hak-hak 

setiap anggota masyarakat. Dalam konteks komunikasi dan interaksi sosial 

modern terutama pada ruang digital gagasan ini dapat diterapkan melalui sikap 

menghormati pandangan orang lain dan tidak memaksakan opini pribadi. Prinsip 



 

284 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

keadilan berarti memberikan kesempatan yang sama kepada setiap individu 

untuk menyampaikan pendapatnya secara proporsional tanpa menimbulkan 

pertentangan atau kerugian bagi pihak lain (Maulana et al., 2024). Pandangan Al-

Farabi ini mendorong munculnya budaya dialog yang damai, adil, dan edukatif, 

sehingga interaksi yang terjadi di media sosial maupun ruang publik dapat 

berjalan dengan lebih beretika dan bertanggung jawab. 

3. Penerapan Konsep Keadilan Al-Farabi dalam Konteks Pendidikan 

Dalam dunia pendidikan, konsep keadilan Al-Farabi dapat diperluas dan 

diterapkan secara konkret pada beberapa aspek utama, antara lain: 

a. Penyusunan Kurikulum yang Inklusif 

  Prinsip keadilan mendorong kurikulum yang memberi 

kesempatan belajar yang setara bagi semua peserta didik, tanpa 

memandang latar belakang sosial, kemampuan akademik, atau kebutuhan 

khusus. Kurikulum dapat dirancang dengan variasi metode dan materi, 

adaptasi pembelajaran diferensiatif, serta penyediaan sumber belajar yang 

mendukung keberagaman siswa. Hal ini sejalan dengan gagasan Al-

Farabi tentang keseimbangan dan kedudukan yang wajar bagi setiap 

individu dalam masyarakat. 

b. Penilaian yang Objektif dan Berbasis Kompetensi 

  Keadilan dalam penilaian berarti memberikan evaluasi yang 

objektif, transparan, dan berdasarkan standar kompetensi yang jelas. Guru 

menilai peserta didik sesuai usaha dan pencapaian mereka, bukan 

berdasarkan faktor subjektif. Praktik ini mencerminkan prinsip Al-Farabi 

bahwa setiap individu harus memperoleh apa yang layak sesuai kapasitas 

dan kontribusinya. 

c. Penanganan Kasus di Sekolah Secara Adil dan Proporsional 

  Dalam menangani pelanggaran disiplin atau konflik antarsiswa, 

prinsip keadilan menuntut perlakuan yang proporsional dan tidak 

memihak. Sekolah dapat menerapkan prosedur yang jelas, mendengar 

keterangan dari semua pihak, dan memberikan konsekuensi yang sesuai 

dengan tingkatan pelanggaran. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan 

Al-Farabi tentang pentingnya harmoni sosial melalui distribusi peran dan 

tanggung jawab yang wajar. 

 



 

285 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

  Dengan demikian, konsep keadilan Al-Farabi tidak hanya relevan pada 

ruang sosial dan digital, tetapi juga dapat menjadi prinsip dasar untuk 

membangun ekosistem pendidikan yang inklusif, proporsional, dan berorientasi 

pada pembentukan karakter yang berkeadaban. 

E. Konsep Pendidikan Al-Farabi 

 Al-Farabi memandang pendidikan sebagai proses yang tidak dapat dipisahkan 

dari hubungan harmonis antara filsafat dan agama. Ia memadukan peran akal sebagai 

representasi rasionalitas dengan nilai-nilai moral dan spiritual sebagai pedoman 

tindakan. Dalam pandangannya, pembentukan manusia ideal hanya mungkin terjadi 

apabila pendidikan mampu mengembangkan kecerdasan intelektual sekaligus 

membentuk karakter etis yang kokoh. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana 

untuk membawa manusia menuju kesempurnaan, yakni kemampuan memahami 

kebaikan dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. 

 Konsep pendidikan Al-Farabi juga menekankan pentingnya kurikulum yang 

terstruktur dan berjenjang, mulai dari pengajaran dasar hingga ilmu-ilmu yang lebih 

tinggi seperti metafisika. Dalam konteks pendidikan modern, prinsip kurikulum ini 

dapat diadaptasi dengan mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu secara holistik. 

Misalnya, integrasi metafisika dapat diwujudkan melalui mata pelajaran filsafat atau 

pendidikan karakter yang mengajak siswa memahami makna keberadaan dan tujuan 

hidup. Sementara itu, matematika tetap menjadi landasan dalam membentuk pola pikir 

logis dan sistematis, dan ilmu alam dapat diajarkan dengan pendekatan berbasis proyek 

untuk menumbuhkan keterampilan penelitian dan pemecahan masalah. 

 Model kurikulum holistik ini relevan diterapkan pada pendidikan saat ini karena 

mampu mengembangkan siswa secara komprehensif, tidak hanya pada aspek kognitif 

tetapi juga moral, emosional, dan spiritual. Dengan demikian, prinsip kurikulum Al-

Farabi dapat menjadi inspirasi dalam merancang sistem pendidikan yang lebih relevan 

dengan kebutuhan peserta didik di era modern.      

1. Tujuan Pendidikan       

 Menurut Al-Farabi, tujuan utama pendidikan adalah membimbing 

manusia untuk mencapai taraf kesempurnaan diri melalui penguasaan ilmu dan 

pengamalan keutamaan. Pengetahuan tidak memiliki makna apabila tidak 

diwujudkan dalam tindakan nyata, sehingga proses belajar harus 

menghubungkan pemahaman teoretis dengan perilaku sehari-hari. Pendidikan 

ideal, dalam perspektif Al-Farabi, mencakup pengembangan ranah moral, 



 

286 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

kognitif, dan keterampilan. Hal ini sejalan dengan konsep kompetensi dalam 

pendidikan modern yang menekankan keseimbangan antara sikap, 

pengetahuan, dan keterampilan. Melalui proses tersebut, manusia dapat 

berkembang menjadi individu yang memadukan kecerdasan rasional dengan 

keluhuran budi pekerti sehingga mampu berkontribusi secara positif dalam 

masyarakat. 

2. Kurikulum Pendidikan        

 Dalam gagasannya mengenai kurikulum, Al-Farabi menegaskan bahwa 

pembelajaran harus bertumpu pada pembinaan karakter moral dan penguatan 

kemampuan berpikir. Ia menyatakan bahwa ilmu hanya dapat dikuasai oleh 

jiwa yang bersih, sehingga penanaman nilai etis menjadi bagian tak terpisahkan 

dari proses pendidikan. Dalam Ihsha al-Ulum, ia mengelompokkan ilmu 

menjadi tiga rumpun utama: metafisika, matematika, dan ilmu-ilmu alam. 

Pembagian ini menunjukkan bahwa pendidikan harus menyentuh berbagai 

aspek keilmuan, baik keagamaan maupun ilmiah, agar peserta didik memiliki 

wawasan yang luas. Metafisika mengarahkan pemahaman tentang prinsip 

terdalam realitas, matematika melatih kemampuan berpikir sistematis, 

sementara ilmu alam membentuk cara berpikir empiris dan analitis. Dengan 

kurikulum yang memadukan etika, rasionalitas, dan pengetahuan universal, 

pendidikan menurut Al-Farabi diharapkan dapat mencetak generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual tetapi juga berakhlak mulia dan mampu 

menghadapi perubahan dunia dengan bijaksana (Erdriani et al., 2023). 

F. Penegasan Rasionalisme sebagai Fondasi Pendidikan   

 Rasionalisme dalam pemikiran Al-Farabi bukan sekadar metode berpikir, tetapi 

merupakan fondasi utama seluruh proses pendidikan. Bagi Al-Farabi, manusia hanya 

dapat mencapai kesempurnaan (al-sa‘ādah) melalui pengembangan akal. Akal adalah 

instrumen tertinggi yang membedakan manusia dari makhluk lain, sehingga 

pendidikan ideal harus diarahkan untuk mengoptimalkan kemampuan berpikir, 

bernalar, dan memahami realitas. Rasionalisme inilah yang kemudian menjadi dasar 

untuk menyusun kurikulum, metode, dan tujuan pendidikan dalam perspektif filsafat 

Al-Farabi.          

 Al-Farabi memandang bahwa setiap manusia memiliki akal potensial (al-aql bi 

al-quwwah), yaitu kemampuan bawaan yang belum berkembang. Melalui pendidikan 

yang benar, akal potensial akan berkembang menjadi akal aktual, lalu naik ke tingkat 



 

287 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

akal perolehan, hingga akhirnya dapat terhubung dengan Akal Aktif, yaitu sumber 

iluminasi intelektual dalam sistem emanasi. Tahapan rasional ini menunjukkan bahwa 

pendidikan adalah proses bertahap untuk membawa manusia dari ketidaktahuan 

menuju pencapaian kebenaran tertinggi. Karena itu, pendidikan menurut Al-Farabi 

harus menekankan penalaran logis, refleksi mendalam, dan pemahaman rasional, 

bukan sekadar hafalan atau penerimaan dogmatis.    

 Dalam konteks kurikulum, rasionalisme ditegaskan melalui posisi ilmu logika 

(mantiq) sebagai dasar semua ilmu. Logika diperlukan agar siswa mampu berpikir 

runtut, memahami sebab-akibat, dan membedakan argumen yang valid dari yang tidak. 

Al-Farabi menempatkan logika sejajar dengan tata bahasa sebagai alat untuk 

menunjukkan struktur berpikir manusia. Dengan demikian, logika bukan hanya materi 

pelajaran, melainkan alat untuk mengembangkan kemampuan intelektual yang 

menjadi inti dari seluruh proses pembelajaran. Semua ilmu, baik matematika, alam, 

etika, maupun politik, harus dipelajari berdasarkan prinsip logis yang ketat. 

Rasionalisme juga membentuk tujuan pendidikan, yaitu mencetak manusia utama (al-

insān al-fādhil) yang mampu berpikir benar, bertindak sesuai kebajikan, dan memberi 

manfaat bagi masyarakat. Dalam pandangan Al-Farabi, akal yang berkembang secara 

maksimal akan menghasilkan moralitas yang benar; sebab akal menjadi sumber 

penilaian tindakan baik dan buruk. Artinya, pengembangan rasionalitas bukan hanya 

untuk aspek intelektual, tetapi juga untuk membentuk karakter dan etika. Pendidikan 

berbasis rasionalisme menjadi sarana membangun masyarakat yang harmonis, ilmiah, 

dan berorientasi pada kebenaran (Masykur, 2025).     

 Rasionalisme Al-Farabi memiliki relevansi dalam pendidikan modern. Prinsip 

seperti berpikir kritis, analisis logis, problem solving, dan pembelajaran berbasis bukti 

(evidence-based learning) berakar pada gagasan bahwa pengetahuan harus diuji 

melalui rasio. Pendidikan yang mendorong siswa untuk mempertanyakan, 

menganalisis, dan berpikir mandiri merupakan aplikasi langsung dari konsep 

rasionalisme Farabian. Dengan demikian, penegasan rasionalisme sebagai fondasi 

pendidikan bukan hanya bagian dari filsafat klasik, tetapi juga dasar bagi sistem 

pendidikan kontemporer yang menekankan kecakapan abad 21.   

 Secara keseluruhan, rasionalisme menurut Al-Farabi menjadi fondasi 

pendidikan karena menempatkan akal sebagai alat utama untuk mencapai kebenaran, 

moralitas, dan kebahagiaan. Pendidikan harus diarahkan untuk mengembangkan 

kemampuan bernalar, memahami struktur realitas, dan membimbing manusia menuju 



 

288 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

kesempurnaan intelektual serta etis. Tanpa rasionalisme, pendidikan menurut Al-

Farabi tidak akan mencapai tujuannya yang tertinggi 

KESIMPULAN          

Konsep emanasi dan rasionalisme Al-Farabi memberikan kontribusi besar bagi dunia 

pendidikan dengan menempatkan akal sebagai instrumen utama dalam proses 

penyempurnaan manusia. Melalui hierarki emanasi dari Akal Potensial hingga Akal Aktif 

pendidikan dipahami sebagai proses bertahap yang mengarahkan peserta didik untuk 

mengaktualkan potensi intelektualnya secara progresif. Dalam praktik pendidikan, konsep 

ini dapat diimplementasikan melalui pembelajaran yang berjenjang, mulai dari penguatan 

kemampuan dasar berpikir hingga pengembangan kemampuan reflektif dan analitis pada 

tingkat yang lebih tinggi. 

Rasionalisme Al-Farabi juga memberikan dasar kuat bagi penyusunan kurikulum 

modern. Logika tidak hanya berfungsi sebagai alat berpikir, tetapi juga sebagai sarana 

pembentukan moral dan karakter peserta didik. Penerapan konkret dapat dilakukan melalui 

integrasi mata pelajaran yang melatih penalaran kritis, seperti filsafat, matematika, dan 

sains, serta penguatan pendidikan karakter berbasis penalaran moral, bukan sekadar 

hafalan aturan. Dengan demikian, integrasi akal dan moral yang menjadi inti pemikiran 

Al-Farabi terbukti relevan bagi kebutuhan pendidikan kontemporer. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih berfokus pada 

kajian filosofis tanpa melihat praktik implementasinya di lembaga pendidikan. Untuk 

penelitian selanjutnya disarankan agar mengeksplorasi penerapan nyata pemikiran Al-

Farabi dalam pendidikan. Hal ini dapat mencakup pengembangan desain kurikulum 

berbasis logika, penerapan model pembelajaran yang mendukung perkembangan bertahap 

kemampuan akal peserta didik, strategi pendidikan karakter yang menekankan integrasi 

akal dan moral, serta adaptasi prinsip-prinsip Al-Farabi dalam konteks era digital dan 

budaya literasi.  

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an Al Karim 

Andria, N. R., & Aprison, W. (2024). Ontologi Pendidikan Islam dan Relevansi terhadap 

Gen Z di Dunia Pendidikan Perspektif Al-Farabi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2), 

1–15. https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.30094  

Ashari, M. K., Moh Faizin, & Yahya Aziz. (2023). Profile of Pancasila Students in Al-

Farabi’s Educational Philosophy. At Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 5(001), 1–18. 

https://doi.org/10.51468/jpi.v5i2.176  



 

289 
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289) 

Asmuni, A. (2021). A Critical Study of Al-Farabi Philosophy Implementation at Education 

non Islamic Higher Education in Indonesia. Dinamika Ilmu, 21(2), 491–500. 

https://doi.org/10.21093/di.v21i2.3913  

Azis, A. R., Salik, M., Fahmi, M., Nata, B. R., & Zamhariroh, N. M. (2025). 

Competency-Based Education Development: Al-Farabi’s Perspective and Its 

Relevance to the Development of Islamic Religious Education in the Era of Society 

5.0. Intiqad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 16(2), 1–20. 

https://doi.org/10.30596/21684  

Erdriani, D., Mukhaiyar, M., & Anananda, A. (2023). Filosofis dan Praktis dalam 

Pemikiran Al-Farabi dalam Pendidikan. Populer: Jurnal Penelitian Mahasiswa, 3(4), 

1–15. https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688  

Fakhrurazi, F., Syarifuddin, U. K., Alfarisi, U., & Shofiyah, S. (2024). Harmonizing Paths: 

Unveiling the Dichotomy Between Islamic Education and General Education in 

Indonesia. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 20(1), 

158–168. https://doi.org/10.18196/afkaruna.v20i1.18339  

Firdaus, F., Saputra, R., & Saifullah, S. (2025). Biografi dan pemikiran filsafat Al-Farabi: 

Filsafat emanasi, ketuhanan, kenabian, jiwa dan akal. Ensiklopedia of Journal, 7(2), 

321–329. 

Fitriani, F., Sa’diyah, S. A., & Nurul Mubin. (2024). The Development of Islamic 

Educational Philosophy from Classical to Modern Times. JSSR: Journal Sains 

Student Research, 3(6), 123–139. https://doi.org/10.61722/jssr.v3i6.6293  

Hafid, H. (2007). Epistemologi Al-Farabi: Gagasannya tentang daya-daya manusia. Jurnal 

Filsafat, 17(3), 228–237. 

Humaedah, H., & Almubarak, M. (2021). Pemikiran Al-Farabi tentang Pendidikan dan 

Relevansinya dengan Dunia Kontemporer. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr, 

10(1), 104–113. https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4687  

Imron Nur Syafaat & Masyhuri, M. (2023). Relevansi Pemikiran Pendidikan Islam Al-

Farabi dengan Generasi Z. Mabahithuna: Journal of Islamic Education Research, 

Masykur, Z. M. (2025). Comparative Epistemology of Al-Farabi and Al-Kindi in the 

Contextualization of Modern Knowledge. Journal of Indonesian Islamic Studies, 

4(2), 90–109. https://doi.org/10.24256/jiis.v4i2.6513 

Maulana, M. I., Nursyabana, M. F., Aryas, E. I., & Parhan, M. (2024). Memahami Secara 

Komprehensif Pemikiran Filsafat Al-Farabi. Journal of Religion and Social 

Community  

Noor Rofiq, N., Sutomo, I., & Rodliyatun, M. (2022). Perbandingan Pemikiran Kurikulum 

Al-Farabi dengan Ibnu Sina dan Relevansinya dengan Pendidikan Masa 

Kontemporer. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(12), 5765–5774. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v5i12.1274  

Rofiki, F. (2024). Konsep Pendidikan Islam dalam Pandangan Al-Farabi. Cognitive: 

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 66–74. 

https://doi.org/10.61743/cg.v1i2.48  

https://doi.org/10.24256/jiis.v4i2.6513

	EMANASI AL-FARABI ATAU RASIONALISME PENGARUHNYA TERHADAP DUNIA PENDIDIKAN
	Kata Kunci: Al-Farabi, Filsafat Islam, Pendidikan, Rasionalisme
	Artinya: "Dan katakanlah: ‘Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmu kepadaku.”
	يَرْفَعِ اللّٰهُ الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا مِنْكُمْۙ وَالَّذِيْنَ اُوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجٰتٍۗ
	Dalam penelitian Zulfahmi dan Mami Nofrianti mengenai pemikiran Al-Farabi dan Ibn Sina, disebutkan bahwa karya-karya Al-Farabi dapat dikelompokkan ke dalam empat bidang besar:
	1. Bidang Filsafat
	2. Filsafat Plato
	3. Filsafat Aristoteles
	4. Bidang Logika dan Ilmu Bahasa
	Mendamaikan Dua Bijaksana, yang menjadi bukti kemampuannya menyatukan pemikiran Plato dan Aristoteles secara harmonis.

	KESIMPULAN
	Konsep emanasi dan rasionalisme Al-Farabi memberikan kontribusi besar bagi dunia pendidikan dengan menempatkan akal sebagai instrumen utama dalam proses penyempurnaan manusia. Melalui hierarki emanasi dari Akal Potensial hingga Akal Aktif pendidikan d...
	Rasionalisme Al-Farabi juga memberikan dasar kuat bagi penyusunan kurikulum modern. Logika tidak hanya berfungsi sebagai alat berpikir, tetapi juga sebagai sarana pembentukan moral dan karakter peserta didik. Penerapan konkret dapat dilakukan melalui ...
	Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih berfokus pada kajian filosofis tanpa melihat praktik implementasinya di lembaga pendidikan. Untuk penelitian selanjutnya disarankan agar mengeksplorasi penerapan nyata pemikiran Al-F...

