ajjes AL-IRSYAD

== JouUrnal of Education Science
e-ISSN: 2828-0830 Homepage: https://ejurnal.stkipddipinrang.ac.id/index.php/jse

EMANASI AL-FARABI ATAU RASIONALISME PENGARUHNYA
TERHADAP DUNIA PENDIDIKAN

Al-Farabi's Emanation Or Rationalism And Its Influence On The World Of Education

Sri Ratu Ramadhinal”, Intan Nabila Rangkuti?, Marwati Febria Nasution®, Muhammad
Syahputra?, Fadhlan Kamali Batubara®

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesial?34°
*Corresponding Author: sriraturamadhina@gmail.com

Article Submission: Article Revised: Article Accepted: Article Published:
04 December 2025 07 December 2025 09 December 2025 15 December 2025
ABSTRACT

Islamic educational thought continues to develop through the contributions of classical
philosophers, including Al-Farabi, known as a rationalist figure in the Islamic philosophical
tradition. The important background to this research is the lack of comprehensive studies
linking Al-Farabi's rationalism with modern educational concepts, particularly regarding how
the use of reason can shape individuals with character and knowledge. Therefore, this study
aims to examine in-depth the principles of Al-Farabi's rationalism and their relevance to the
development of contemporary educational theory and practice. This research uses a library
research method by exploring Al-Farabi's primary works and secondary literature discussing
Islamic educational philosophy.The study gap was found in the lack of integration between
aspects of rationality, ethics, and the goal of forming the main human being (al-insan al-fadil)
in contemporary educational studies. Al-Farabi's rationalism remains relevant in modern
education, as seen in the implementation of strengthening critical thinking skills through
classroom discussions, logical thinking habits through problem-based learning methods, and
the inclusion of ethical values in character education programs. For example, teachers guide
students to construct arguments based on data, systematically explain cause-and-effect
relationships, and reflect on the moral impact of various decisions. Thus, the goal of forming
rational and moral individuals can be achieved in the learning environment.In conclusion, Al-
Farabi's concept of rationalism can serve as a philosophical foundation for building a holistic
education system oriented toward human intellectual advancement.

Keywords: Al-Farabi, Education, Islamic Philosophy, Rationalism

ABSTRAK

Pemikiran pendidikan Islam terus mengalami perkembangan melalui kontribusi para filsuf
klasik, termasuk Al-Farabi yang dikenal sebagai tokoh rasionalis dalam tradisi filsafat Islam.
Latar belakang penting penelitian ini adalah masih minimnya kajian komprehensif yang
menghubungkan rasionalisme Al-Farabi dengan konsep pendidikan modern, terutama terkait
bagaimana penggunaan akal dapat membentuk manusia yang berkarakter dan berpengetahuan.
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan mengkaji secara mendalam prinsip rasionalisme Al-

273
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)


https://ejurnal.stkipddipinrang.ac.id/index.php/jse
mailto:sriraturamadhina@gmail.com

Farabi serta relevansinya dalam pengembangan teori dan praktik pendidikan masa Kini.
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan dengan menelusuri karya-karya primer
Al-Farabi dan literatur sekunder yang membahas filsafat pendidikan Islam. GAP studi
ditemukan pada kurangnya integrasi antara aspek rasionalitas, etika, dan tujuan pembentukan
manusia utama (al-insan al-fadil) dalam kajian pendidikan kontemporer. Rasionalisme Al-
Farabi masih relevan dalam pendidikan modern, terlihat dari penerapan penguatan kemampuan
berpikir kritis melalui diskusi di kelas, kebiasaan berpikir logis melalui metode pembelajaran
berbasis masalah, serta penyertaan nilai-nilai etika dalam program pendidikan karakter.
Sebagai contoh, para guru membimbing siswa untuk menyusun argumen yang didasarkan pada
data, menjelaskan hubungan sebab-akibat secara sistematis, dan merenungkan dampak moral
dari berbagai keputusan. Dengan demikian, tujuan membentuk individu yang rasional dan
bermoral dapat tercapai dalam lingkungan pembelajaran. Kesimpulannya, konsep rasionalisme
Al-Farabi dapat menjadi landasan filosofis untuk membangun sistem pendidikan yang holistik
dan berorientasi pada kemajuan intelektual manusia.

Kata Kunci: Al-Farabi, Filsafat Islam, Pendidikan, Rasionalisme

PENDAHULUAN

Perkembangan pendidikan modern menuntut adanya kemampuan berpikir kritis,
analitis, dan rasional sebagai kompetensi utama yang harus dimiliki peserta didik untuk
menghadapi tantangan global. Namun, realitas pendidikan di berbagai negara, termasuk
Indonesia, menunjukkan bahwa penguatan kemampuan bernalar masih menjadi persoalan
mendasar. Pembelajaran di sekolah sering kali berorientasi pada hafalan, bukan pada
proses berpikir logis dan kritis yang sesungguhnya dibutuhkan dalam penyelesaian
masalah kehidupan nyata. Fenomena ini menimbulkan kesenjangan antara kebutuhan
kompetensi abad ke-21 dan praktik pendidikan yang berlangsung (Asmuni, 2021). Di sisi
lain, pemikiran klasik dalam khazanah filsafat Islam sebenarnya telah menawarkan fondasi
rasionalitas yang kuat, salah satunya melalui pemikiran Al-Farabi. Sebagai tokoh
rasionalis dalam filsafat Islam, Al-Farabi menekankan peran akal sebagai instrumen
esensial dalam pencarian pengetahuan dan pembentukan manusia utama (Humaedah et al.,
2021). Meskipun pemikiran Al-Farabi telah banyak dikaji, sebagian besar penelitian
terdahulu lebih berfokus pada aspek metafisika, etika, atau teori kenegaraannya, sehingga
kajian mengenai integrasi rasionalisme Al-Farabi ke dalam konteks pendidikan modern
masih terbatas dan belum komprehensif. Kondisi ini menunjukkan adanya gap studi yang
perlu dijembatani, terutama terkait relevansi prinsip rasionalitas Al-Farabi dengan
kebutuhan transformasi pendidikan masa kini. Beberapa penelitian menyebutkan bahwa
sistem pendidikan di Malaysia telah berhasil mengintegrasikan pemikiran kritis ke dalam
kurikulum modern seperti KBSR dan KBSM (Putra, 2017), sedangkan di Indonesia

kurikulum masih mengalami perubahan yang sering dan tidak stabil sehingga

274
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



memengaruhi konsistensi pembelajaran berbasis penalaran (Rahmawati & Yusuf, 2020).
Hal ini memperlihatkan urgensi untuk menelusuri kembali landasan filosofis pendidikan
yang dapat memberikan arah yang lebih kuat dan konsisten.

Penelitian mengenai rasionalisme Al-Farabi menjadi penting karena filsuf ini
menawarkan konsep pendidikan yang menempatkan akal sebagai pusat pembentukan
karakter dan intelektualitas manusia. Menurut Hidayat (2019), Al-Farabi menganggap
bahwa manusia hanya dapat mencapai kesempurnaan melalui proses berpikir rasional yang
terstruktur dan bertahap. Selain itu, Al-Farabi juga menekankan hubungan erat antara
pembelajaran, moralitas, dan pembangunan masyarakat ideal, sehingga memberikan
perspektif integral bagi pendidikan modern yang selama ini cenderung memisahkan ranah
kognitif dari aspek etis. Kajian pustaka yang ada menyatakan bahwa meskipun
rasionalisme Al-Farabi sering dibahas dalam studi filsafat, pemanfaatannya sebagai basis
untuk memecahkan persoalan pendidikan kontemporer masih kurang dieksplorasi secara
mendalam. Dengan demikian, penelitian ini Bertujuan untuk memperluas pemahaman
mengenai bagaimana pemikiran Al-Farabi dapat berkontribusi pada pembaruan
pendidikan. Kajian ini tidak hanya melihat gagasannya dari sisi teori filsafat semata, tetapi
juga mencoba menemukan bagaimana pemikirannya dapat diterapkan dalam membangun
sistem pendidikan yang lebih utuh, logis, dan mampu menumbuhkan kemampuan berpikir
Kritis.

Pemikiran Al-Farabi relevan dan layak ditelusuri karena ia menawarkan cara
pandang yang sangat mendalam tentang peran akal dalam kehidupan manusia. Menurut
Al-Farabi, pendidikan bukan hanya soal mengumpulkan pengetahuan, tetapi bagaimana
seseorang belajar menggunakan akalnya untuk memahami, menilai, dan mengambil
keputusan dengan bijak. Pandangannya menekankan bahwa akal yang terlatih dengan baik
akan membawa manusia menuju kebaikan, kebahagiaan, dan kehidupan sosial yang
harmonis. Inilah yang membuat pemikirannya sangat berarti sebagai landasan filosofis
bagi pendidikan: ia melihat pendidikan sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya,
bukan hanya dari sisi intelektual, tetapi juga moral dan sosial.

Karena itulah, pengkajian terhadap rasionalisme Al-Farabi diharapkan mampu
memberikan perspektif baru dan menawarkan pendekatan pendidikan yang lebih
manusiawi dan relevan untuk diterapkan dalam pembelajaran masa kini khususnya dalam
membentuk generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkarakter dan mampu berpikir

secara jernih di tengah tantangan zaman.

275
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research), yang difokuskan pada penelusuran, pemilihan, dan
pengkajian berbagai sumber tertulis yang membahas pemikiran rasionalisme Al-Farabi
serta relevansinya terhadap pendidikan modern. Pendekatan ini dipilih karena pemikiran
filsafat tidak dapat diuji melalui eksperimen, melainkan melalui pembacaan kritis dan
analisis mendalam terhadap teks dan konsep yang ditawarkan para pemikir.

Prosedur penelitian meliputi identifikasi literatur primer seperti karya-karya Al-
Farabi serta literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah yang relevan dengan tema
penelitian. Seluruh materi dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis)
untuk menelaah gagasan, struktur pemikiran, serta argumentasi filosofis yang terkandung
di dalamnya. Analisis dilakukan melalui proses penelaahan konsep, pengelompokan tema,
penafsiran makna, dan penghubungan pemikiran Al-Farabi dengan isu-isu pendidikan
kontemporer.

Sebagai penguatan analisis teoretis, penelitian ini juga memasukkan data
empiris yang relevan dengan konteks pendidikan masa kini. Data tersebut diperoleh
melalui telaah dokumen kurikulum yang mengadopsi prinsip-prinsip rasionalitas,
pemikiran sistematis, dan pengembangan nalar kritis nilai-nilai yang sejalan dengan
gagasan Al-Farabi. Selain itu, studi kasus mengenai penerapan pendekatan berbasis nalar
dalam beberapa lembaga pendidikan modern turut ditelaah untuk melihat bagaimana ide-
ide Al-Farabi secara tidak langsung terimplementasi, misalnya pada model pembelajaran
berbasis penalaran logis, kurikulum integratif, atau program pembinaan karakter yang
menekankan keseimbangan antara akal dan etika.

Dengan menggabungkan analisis filosofis dan data empiris tersebut, penelitian
ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang lebih sistematis, mendalam, dan
komprehensif mengenai kontribusi rasionalisme Al-Farabi terhadap pengembangan teori
dan praktik pendidikan modern.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Biografi Al-Farabi
1. Kehidupan dan Riwayat Pendidikan
Al-Farabi memiliki nama lengkap Abu Nasr Muhammad bin Muhammad bin
Tarkhan bin Uzalah al-Farabi, dikenal dalam literatur Barat sebagai Alpharabius, dan
dalam tradisi Islam disebut Al-Farabi atau Abu Nasir. la lahir di daerah Farab (Otrar),

Kazakhstan pada tahun 878 M dan wafat di Damaskus pada 951 M. Ayahnya

276
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



merupakan keturunan Persia yang kemudian menikah dengan perempuan Turki,
sehingga banyak riwayat menisbatkan Al-Farabi sebagai bagian dari komunitas Turki
(Noor Rofiq et al., 2022). Dalam sejarah filsafat Islam, Al-Farabi merupakan figur
yang memiliki kemampuan luar biasa dalam memahami, mengembangkan, dan
menyistematiskan pemikiran filsafat Yunani terutama Aristotele hingga ia digelari
Al-Mu’allim al-Tsani atau Guru Kedua, setelah Aristoteles sebagai Guru Pertama.
Gelar ini diberikan karena kecakapannya dalam menguraikan persoalan logika,
metafisika, dan teori politik yang sebelumnya telah dipikirkan oleh Aristoteles dan
Plato (Rofiki, 2024). Sejak usia muda, Al-Farabi mempelajari Al-Qur’an, tata bahasa
Arab, kesusastraan, fikih, tafsir, hadis, serta aritmetika dasar. la juga dikenal memiliki
ketertarikan mendalam pada musik dan bahkan mampu memainkan serta
menciptakan instrumen musik. Pendidikan awalnya ditempuh di daerah Transoxiana,
kemudian ia pindah ke Bukhara untuk memperdalam ilmu-ilmu Islam serta musik.
Pada usia sekitar 50 tahun, ia berangkat menuju Baghdad, pusat intelektual dunia
Islam pada masa itu, dan menetap di sana selama dua dekade. Di Baghdad, ia
memperdalam filsafat dan logika di bawah bimbingan para ilmuwan Kristen dan
Muslim, termasuk tokoh seperti Yuhanna bin Haylan atau Yuhanna bin Jilad, yang
dikenal sebagai ahli logika dan penerus tradisi filsafat Helenistik. Sekitar tahun 920
M, Al-Farabi melakukan perjalanan ke Harran, sebuah kota yang menjadi pusat tradisi
filsafat Yunani di Asia Kecil. Di sinilah ia berinteraksi dengan naskah-naskah Neo-
Platonisme dan Aristotelianisme. Kemudian pada tahun 940 M, Al-Farabi
melanjutkan perjalanan ke Damaskus, dan berada di bawah perlindungan Sayf al-
Dawla al-Hamdani, seorang penguasa sekaligus pelindung ilmuwan dan ulama. la
menghabiskan tahun-tahun terakhir hidupnya di Damaskus hingga wafat pada usia
sekitar 80 tahun, pada masa pemerintahan Khalifah Al-Muthi’ dari Dinasti Abbasiyah
(Imron Nur Syafaat & Masyhuri, 2023). Al-Farabi dikenal tidak hanya sebagai filsuf,
tetapi juga sebagai sosok yang sangat menekankan pentingnya pencarian ilmu dan
kesadaran spiritual. Sepanjang hidupnya, ia menjadikan ilmu sebagai jalan utama
untuk memahami dunia dan menyeimbangkan kehidupan material serta spiritual.
Keseriusannya dalam menuntut ilmu terlihat dari perjalanan panjang yang ia tempuh,
mulai dari mempelajari Al-Qur’an, bahasa Arab, sastra, hingga logika dan filsafat
Yunani. Baginya, ilmu bukan sekadar pengetahuan duniawi, melainkan juga sarana
untuk mendekatkan diri kepada Allah dan memperbaiki kualitas diri serta masyarakat

Dalam konteks ini, Al-Farabi selalu menekankan bahwa pencarian ilmu harus

277
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



disertai dengan kesadaran moral dan spiritual. Hal ini sejalan dengan pesan Al-Qur’an
yang mendorong manusia untuk terus menuntut ilmu dan mengangkat derajat orang-

orang berilmu, yang terdapat pada QS. Thaha ayat 114 dan QS. Al-Mujadilah ayat 11:

e (35 &5 dis

Artinya: "Dan katakanlah: “Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmu kepadaku.”

a0 aladl 1 31 Galls akla 155l Gidd 40 o
Artinya: “Allah meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu dan orang-

orang yang diberi ilmu beberapa derajat.”

Penerapan prinsip ini tampak dalam kehidupan sehari-hari Al-Farabi. la
menjalani kehidupan sederhana, menjauhi kemewahan, dan menjadikan spiritualitas
sebagai jalan untuk memperdalam pemikiran. Kesederhanaan ini memberinya waktu
lebih banyak untuk menulis, mengkaji, dan menyusun karya-karya besar. Dalam
sejarah filsafat Islam, ia dianggap sebagai "komentator besar" atas filsafat Yunani,
meskipun beberapa penulis menyebutkan bahwa ia mungkin tidak menguasai bahasa
Yunani secara langsung. Namun, melalui penerjemah Arab-Suryani, ia mampu
memahami gagasan Plato, Aristoteles, dan Plotinus.

Kontribusi Al-Farabi meliputi berbagai bidang, seperti matematika, logika,
musik, metafisika, politik, dan sosiologi. Salah satu kontribusi terbesarnya adalah
upayanya mengharmoniskan filsafat Yunani dengan ajaran Islam, terutama dalam
aspek metafisika dan politik, sehingga pemikirannya dapat diterima dalam tradisi
intelektual Islam abad pertengahan (Ashari et al., 2023).

Konteks politik saat ia hidup berada dalam masa-masa ketidakstabilan Dinasti
Abbasiyah. la lahir pada masa Khalifah Al-Mu’tamid (869-892 M) dan wafat pada
masa Khalifah Al-Muthi’ (946-974 M). Kondisi politik yang kacau justru memberikan
ruang bagi para filsuf seperti Al-Farabi untuk mengembangkan pemikiran yang lebih
kritis, terutama terkait negara ideal yang dikenal dengan konsep al-Madinah al-
Fadhilah. Dalam pandangan ini, Al-Farabi berupaya menggabungkan pemikiran Plato
dalam Republic dan pemikiran Aristoteles dalam Politics dengan nilai-nilai Islam untuk

membentuk konsep pemerintahan yang berlandaskan keutamaan, rasionalitas, dan

278
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



moralitas.

B. Karya-Karya Al-Farabi
Al-Farabi dikenal sebagai ilmuwan yang menguasai berbagai bidang ilmu
seperti agama, logika, filsafat, musik, metafisika, dan politik. la disebut-sebut menulis
lebih dari seratus karya, meskipun sebagian di antaranya tidak sampai kepada generasi
modern. Sebagian karya-karyanya yang masih tersisa kemudian dihimpun dalam
kumpulan Al-Majmu. Beberapa karya pentingnya antara lain:

1. Al-Jamu bayna Rayay al-Hakimayn Aflathun wa Aristu, sebuah karya
monumental yang berupaya mempertemukan gagasan Plato dan Aristoteles.
Al-Farabi menjelaskan bahwa perbedaan keduanya hanya terletak pada cara
penyampaian, bukan pada tujuan filosofis yang mereka tuju.

2. Magalah fi Maani al-Aql, sebuah risalah penting tentang kedudukan akal,
pembagian akal, serta proses manusia memperoleh pengetahuan (ma‘rifah).

3. Al-Ibanah an Gharad Aristu fi Kitab ma bada al-Thabiah, yang menjelaskan
tujuan Aristoteles dalam metafisika, khususnya konsep tentang wujud,
materi, dan bentuk.

4. Fima Yajibu Qabla Taallum al-Falsafah, yang menjelaskan bahwa logika
merupakan alat untuk mempelajari filsafat, bukan bagian dari filsafat itu
sendiri.

5. Al-Masail al-Falsafiyyah wa al-Ajwibah Anha, kelanjutan dari risalah
sebelumnya yang menguraikan argumentasi filosofis mengenai keberadaan
Tuhan sebagai pencipta alam.

6. Ihsaal-Ulumwaal-Tarif bi Aghrdaiha, yang berisi klasifikasi ilmu-ilmu yang
dikenal pada masa itu serta tujuan setiap disiplin ilmu.

7. Ara Ahl al-Madinah al-Fadhilah, karya sangat terkenal tentang teori politik
dan filsafat sosial. Di sini ia menjelaskan konsep negara utama yang dihuni
oleh masyarakat berakhlak dan dipimpin oleh figur ideal yang memiliki

kesempurnaan akal serta moral (Fitriani et al., 2024).

279
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



Dalam penelitian Zulfahmi dan Mami Nofrianti mengenai pemikiran Al-
Farabi dan Ibn Sina, disebutkan bahwa karya-karya Al-Farabi dapat dikelompokkan

ke dalam empat bidang besar:

1. Bidang Filsafat
2. Filsafat Plato
3. Filsafat Aristoteles
4. Bidang Logika dan limu Bahasa
Mendamaikan Dua Bijaksana, yang menjadi bukti kemampuannya

menyatukan pemikiran Plato dan Aristoteles secara harmonis.

C. Teori Emanasi Menurut Al-Farabi

Istilah emanasi berasal dari kata Inggris emanation yang merujuk pada proses
munculnya sesuatu melalui pemancaran atau pengaliran, di mana substansi yang
terpancar tetap identik dengan sumber asalnya. Dalam filsafat, emanasi dipahami
sebagai proses keluarnya berbagai manifestasi, baik langsung maupun tidak langsung,
baik spiritual maupun material, dari suatu sumber tunggal seluruh eksistensi, yaitu
Tuhan. Tuhan dipandang sebagai penyebab awal dari segala sesuatu, sehingga seluruh
realitas yang ada merupakan bentuk pemancaran dari keberadaan-Nya. Dalam
kerangka inilah konsep emanasi berkembang menjadi teori metafisika yang
menjelaskan hubungan antara Yang Esa dan keberagaman ciptaan-Nya (Azis et al.,
2025). Salah satu gagasan filsafat Al-Farabi yang sangat berpengaruh adalah konsep
emanasi (al-faid), yang menggambarkan proses bertahap lahirnya eksistensi yang
bersifat mungkin (alam semesta) dari Zat Yang Niscaya (Tuhan). Menurut Al-Farabi,
Tuhan adalah akal murni yang immaterial, dan seluruh keberadaan memancar dari
Tuhan sebagai konsekuensi dari pengetahuan-Nya tentang diri-Nya sebagai wujud
yang paling sempurna. Ketika Tuhan mengetahui diri-Nya dengan sempurna,
pengetahuan itu melahirkan entitas pertama dalam rantai emanasi. Al-Farabi
menegaskan bahwa karena Tuhan adalah Esa secara mutlak, maka emanasi yang
pertama kali muncul dari-Nya juga harus bersifat satu. Jika yang memancar dari Tuhan
bersifat majemuk, maka hal itu akan mengimplikasikan bahwa esensi Tuhan juga
majemuk, yang jelas bertentangan dengan prinsip tauhid. Oleh sebab itu, dasar
terjadinya emanasi terletak pada kekuatan penciptaan yang termuat dalam pengetahuan

Tuhan dan pengetahuan akal-akal yang memancar setelahnya.

280
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



1. Implementasi Konsep Hierarki Akal dalam Proses Pembelajaran
Dalam teori emanasi, Al-Farabi menjelaskan adanya hierarki akal, mulai dari
Akal Potensial (al-‘aql bi al-quwwah), Akal Aktual, Akal Perolehan, hingga Akal
Aktif. Hierarki ini menggambarkan perkembangan kemampuan berpikir manusia
secara bertahap, dari potensi menuju aktualisasi penuh. Kerangka ini dapat
diimplementasikan dalam dunia pendidikan untuk membantu guru memahami
bagaimana peserta didik mengembangkan kemampuan intelektualnya.
a. Akal Potensial: Pembelajaran Dasar dan Pengenalan Konsep
Pada tahap ini, peserta didik memiliki kemampuan berpikir yang masih
bersifat potensi. Guru dapat membantu mengembangkannya melalui
pengenalan konsep dasar, stimulus pertanyaan, penggunaan contoh konkret, dan
aktivitas yang merangsang rasa ingin tahu. Metode seperti scaffolding atau
bimbingan bertahap sangat relevan pada tahap ini.
b. Akal Aktual: Pembelajaran Pemahaman dan Latihan Berpikir
Setelah potensi mulai bergerak menuju aktual, siswa perlu diarahkan
untuk memahami, mengolah, dan menjelaskan informasi dengan kata-kata
mereka sendiri. Guru dapat mendorong mereka melalui diskusi, latihan analisis
sederhana, pemecahan masalah dasar, dan tugas yang menuntut pengolahan
informasi, bukan sekadar menghafal.
c. Akal Perolehan: Pengembangan Kemampuan Nalar dan Kemandirian Berpikir
Pada tahap ini, siswa mulai mampu menghubungkan konsep-konsep,
membuat argumen, dan menyusun penalaran. Proses pembelajaran dapat
diarahkan pada proyek penelitian kecil, tugas analitis, debat akademik, serta
refleksi Kritis untuk melatih kemampuan berpikir mendalam.
d. Akal Aktif: Puncak Pengembangan Kognitif dan Kreativitas
Akal Aktif menggambarkan kondisi ketika seseorang mampu berpikir secara
mandiri, kreatif, dan bijaksana. Dalam pendidikan, tahap ini bisa dicapai
melalui pembelajaran berbasis proyek, pembelajaran kolaboratif, penugasan
reflektif, ataupun kegiatan yang mendorong inovasi dan sintesis pengetahuan
baru. Guru berperan sebagai fasilitator yang membuka ruang bagi eksplorasi
intelektual.
Dengan demikian, konsep hierarki akal Al-Farabi dapat memberikan kerangka
filosofis dan praktis bagi proses pembelajaran yang bertahap, terarah, dan sesuai

dengan perkembangan kognitif peserta didik. Implementasi ini memungkinkan

281
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



pendidikan tidak hanya mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga
mematangkan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan reflektif sebagaimana ideal
yang diharapkan dalam rasionalisme Al-Farabi.

Dalam teori emanasi Al-Farabi, Allah disebut sebagai Yang Maujud Pertama,
yakni sumber awal seluruh eksistensi. Sebagai filsuf Muslim yang menyelaraskan
Aristotelianisme dan Neoplatonisme, Al-Farabi memandang bahwa seluruh tatanan
wujud bergantung pada Keberadaan Pertama ini. Ibnu Sina mengembangkan teori
yang mirip, tetapi ia lebih menekankan konsep Yang Wajib al-Wujud, sedangkan Al-
Farabi memilih istilah Yang Pertama. Meskipun berbeda dalam terminologi, keduanya
meyakini bahwa alam bersifat baharu dan tercipta melalui proses emanatif yang
berjenjang. Pemikiran ini juga dipengaruhi oleh filsafat Aristoteles tentang Tuhan
sebagai Akal yang Berfikir, yang dikembangkan lebih lanjut oleh Plotinus dalam teori
emanasi Neoplatonisme (Andria & Aprison, 2024). Menurut Al-Farabi, Tuhan sebagai
Akal Murni senantiasa memikirkan diri-Nya, dan dari aktivitas berpikir ini lahirlah
Akal Pertama (al-‘aql al-awwal). Akal Pertama kemudian memikirkan Tuhan sebagai
sumbernya, sehingga memancarkan Akal Kedua (al-‘aql ats-tsani). Ketika Akal
Pertama memikirkan dirinya sendiri, terbentuklah langit pertama. Akal Kedua, ketika
memikirkan Tuhan, memancarkan Akal Ketiga, dan ketika memikirkan dirinya sendiri,
melahirkan langit berikutnya. Proses ini berlangsung terus menerus hingga terbentuk
sepuluh akal, yang masing-masing berkaitan dengan tatanan kosmik tertentu termasuk
langit, bintang-bintang, Saturnus, Matahari, Venus, hingga akhirnya Bulan. Melalui
rangkaian emanatif ini, struktur kosmos dipahami sebagai sistem hierarkis di mana
setiap tingkat realitas memancar dari tingkat sebelumnya.

Pemikiran Al-Farabi menunjukkan kemiripan kuat dengan Neoplatonisme
Plotinus, terutama pada konsep hierarki wujud dan pancaran bertingkat dari Tuhan.
Namun, Al-Farabi memberikan corak keislaman pada teori tersebut dengan
mendefinisikan Tuhan sebagai al-Wajib al-Wujud, dan menempatkan emanasi bukan
sekadar sebagai proses metafisis, tetapi juga manifestasi kesempurnaan Tuhan. Selain
itu, terdapat perbedaan penting antara Al-Farabi dan filsafat Yunani, yaitu
pengakuannya terhadap wahyu dan kenabian. Dalam pemikirannya, Akal Aktif tidak
hanya berfungsi sebagai sumber pengetahuan rasional, tetapi juga sebagai perantara
wahyu yang diterima para nabi. Dengan demikian, Al-Farabi berhasil menyatukan

filsafat, agama, dan metafisika dalam satu kerangka pemikiran yang harmonis.

282
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



Teori emanasi Al-Farabi dirinci hingga lahirnya Akal Kesepuluh, yang
berhubungan dengan Bulan. Dari Akal Kesepuluh inilah muncul realitas duniawi,
termasuk bumi, unsur-unsur materi, dan ruh-ruh manusia. Menurut Ismail Raji al-
Farugi dan Mulyadhi Kartanegara, terdapat sepuluh akal dan sembilan langit yang
tersusun secara bertingkat dalam sistem kosmologi Al-Farabi. Dua asas utama menjadi
landasan teori ini: asas kesatuan bahwa Tuhan adalah sumber tunggal segala wujud;
dan asas kebinekaan bahwa keberagaman muncul dari pemikiran akal-akal selain
Tuhan yang memiliki aspek selain kesempurnaan-Nya. Melalui kerangka ini, Al-
Farabi menjelaskan bagaimana keanekaragaman alam semesta dapat bersumber dari
Tuhan Yang Maha Esa tanpa mengurangi prinsip keesaan tersebut (Fakhrurazi et al.,
2024).

D. Kontribusi Pemikiran Al-Farabi di Zaman Sekarang
1. Peran Akal dan Hikmah

Al-Farabi, salah satu tokoh besar dalam tradisi filsafat Islam, menegaskan
pentingnya keterhubungan antara nalar dan dimensi emosional manusia. la
menjelaskan bahwa kesempurnaan diri hanya dapat dicapai apabila pikiran dan
perasaan bekerja dalam satu keselarasan. Pandangan tersebut menekankan bahwa
keberadaan manusia tidak akan utuh tanpa harmoni antara kemampuan berpikir
dan kepekaan batin. Baginya, kestabilan hidup serta kualitas moral seseorang
sangat bergantung pada sejauh mana ia mampu mengolah kemampuan rasional
untuk mengatur keinginan, dorongan, dan orientasi hidupnya. Ketika akal
digunakan untuk mengarahkan perilaku secara sadar dan logis, manusia akan
berada pada kondisi psikologis yang lebih matang serta memiliki integritas moral
yang kuat dalam setiap tindakannya. Pemikiran ini menjadi relevan dalam
konteks masa kini, terutama ketika individu dihadapkan pada arus informasi yang
menuntut kemampuan analisis, ketelitian, dan pengendalian diri dalam
merespons berbagai isu.

2. Konsepsi Keadilan

Konsep keadilan dalam pemikiran Al-Farabi sangat menekankan
keseimbangan, kedudukan yang wajar, serta penghargaan terhadap hak-hak
setiap anggota masyarakat. Dalam konteks komunikasi dan interaksi sosial
modern terutama pada ruang digital gagasan ini dapat diterapkan melalui sikap

menghormati pandangan orang lain dan tidak memaksakan opini pribadi. Prinsip

283
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



keadilan berarti memberikan kesempatan yang sama kepada setiap individu
untuk menyampaikan pendapatnya secara proporsional tanpa menimbulkan
pertentangan atau kerugian bagi pihak lain (Maulana et al., 2024). Pandangan Al-
Farabi ini mendorong munculnya budaya dialog yang damai, adil, dan edukatif,
sehingga interaksi yang terjadi di media sosial maupun ruang publik dapat
berjalan dengan lebih beretika dan bertanggung jawab.
3. Penerapan Konsep Keadilan Al-Farabi dalam Konteks Pendidikan
Dalam dunia pendidikan, konsep keadilan Al-Farabi dapat diperluas dan
diterapkan secara konkret pada beberapa aspek utama, antara lain:
a. Penyusunan Kurikulum yang Inklusif
Prinsip keadilan mendorong kurikulum yang memberi
kesempatan belajar yang setara bagi semua peserta didik, tanpa
memandang latar belakang sosial, kemampuan akademik, atau kebutuhan
khusus. Kurikulum dapat dirancang dengan variasi metode dan materi,
adaptasi pembelajaran diferensiatif, serta penyediaan sumber belajar yang
mendukung keberagaman siswa. Hal ini sejalan dengan gagasan Al-
Farabi tentang keseimbangan dan kedudukan yang wajar bagi setiap
individu dalam masyarakat.
b. Penilaian yang Objektif dan Berbasis Kompetensi
Keadilan dalam penilaian berarti memberikan evaluasi yang
objektif, transparan, dan berdasarkan standar kompetensi yang jelas. Guru
menilai peserta didik sesuai usaha dan pencapaian mereka, bukan
berdasarkan faktor subjektif. Praktik ini mencerminkan prinsip Al-Farabi
bahwa setiap individu harus memperoleh apa yang layak sesuai kapasitas
dan kontribusinya.
c. Penanganan Kasus di Sekolah Secara Adil dan Proporsional
Dalam menangani pelanggaran disiplin atau konflik antarsiswa,
prinsip keadilan menuntut perlakuan yang proporsional dan tidak
memihak. Sekolah dapat menerapkan prosedur yang jelas, mendengar
keterangan dari semua pihak, dan memberikan konsekuensi yang sesuai
dengan tingkatan pelanggaran. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan
Al-Farabi tentang pentingnya harmoni sosial melalui distribusi peran dan

tanggung jawab yang wajar.

284
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



Dengan demikian, konsep keadilan Al-Farabi tidak hanya relevan pada
ruang sosial dan digital, tetapi juga dapat menjadi prinsip dasar untuk
membangun ekosistem pendidikan yang inklusif, proporsional, dan berorientasi
pada pembentukan karakter yang berkeadaban.

E. Konsep Pendidikan Al-Farabi

Al-Farabi memandang pendidikan sebagai proses yang tidak dapat dipisahkan
dari hubungan harmonis antara filsafat dan agama. la memadukan peran akal sebagai
representasi rasionalitas dengan nilai-nilai moral dan spiritual sebagai pedoman
tindakan. Dalam pandangannya, pembentukan manusia ideal hanya mungkin terjadi
apabila pendidikan mampu mengembangkan kecerdasan intelektual sekaligus
membentuk karakter etis yang kokoh. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana
untuk membawa manusia menuju kesempurnaan, yakni kemampuan memahami
kebaikan dan menerapkannya dalam kehidupan nyata.

Konsep pendidikan Al-Farabi juga menekankan pentingnya kurikulum yang
terstruktur dan berjenjang, mulai dari pengajaran dasar hingga ilmu-ilmu yang lebih
tinggi seperti metafisika. Dalam konteks pendidikan modern, prinsip kurikulum ini
dapat diadaptasi dengan mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu secara holistik.
Misalnya, integrasi metafisika dapat diwujudkan melalui mata pelajaran filsafat atau
pendidikan karakter yang mengajak siswa memahami makna keberadaan dan tujuan
hidup. Sementara itu, matematika tetap menjadi landasan dalam membentuk pola pikir
logis dan sistematis, dan ilmu alam dapat diajarkan dengan pendekatan berbasis proyek
untuk menumbuhkan keterampilan penelitian dan pemecahan masalah.

Model kurikulum holistik ini relevan diterapkan pada pendidikan saat ini karena
mampu mengembangkan siswa secara komprehensif, tidak hanya pada aspek kognitif
tetapi juga moral, emosional, dan spiritual. Dengan demikian, prinsip kurikulum Al-
Farabi dapat menjadi inspirasi dalam merancang sistem pendidikan yang lebih relevan
dengan kebutuhan peserta didik di era modern.

1. Tujuan Pendidikan

Menurut Al-Farabi, tujuan utama pendidikan adalah membimbing

manusia untuk mencapai taraf kesempurnaan diri melalui penguasaan ilmu dan

pengamalan keutamaan. Pengetahuan tidak memiliki makna apabila tidak
diwujudkan dalam tindakan nyata, sehingga proses belajar harus
menghubungkan pemahaman teoretis dengan perilaku sehari-hari. Pendidikan

ideal, dalam perspektif Al-Farabi, mencakup pengembangan ranah moral,

285
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



kognitif, dan keterampilan. Hal ini sejalan dengan konsep kompetensi dalam
pendidikan modern yang menekankan Kkeseimbangan antara sikap,
pengetahuan, dan keterampilan. Melalui proses tersebut, manusia dapat
berkembang menjadi individu yang memadukan kecerdasan rasional dengan
keluhuran budi pekerti sehingga mampu berkontribusi secara positif dalam
masyarakat.
2. Kurikulum Pendidikan
Dalam gagasannya mengenai kurikulum, Al-Farabi menegaskan bahwa
pembelajaran harus bertumpu pada pembinaan karakter moral dan penguatan
kemampuan berpikir. la menyatakan bahwa ilmu hanya dapat dikuasai oleh
jiwa yang bersih, sehingga penanaman nilai etis menjadi bagian tak terpisahkan
dari proses pendidikan. Dalam lIhsha al-Ulum, ia mengelompokkan ilmu
menjadi tiga rumpun utama: metafisika, matematika, dan ilmu-ilmu alam.
Pembagian ini menunjukkan bahwa pendidikan harus menyentuh berbagai
aspek keilmuan, baik keagamaan maupun ilmiah, agar peserta didik memiliki
wawasan yang luas. Metafisika mengarahkan pemahaman tentang prinsip
terdalam realitas, matematika melatih kemampuan berpikir sistematis,
sementara ilmu alam membentuk cara berpikir empiris dan analitis. Dengan
kurikulum yang memadukan etika, rasionalitas, dan pengetahuan universal,
pendidikan menurut Al-Farabi diharapkan dapat mencetak generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual tetapi juga berakhlak mulia dan mampu
menghadapi perubahan dunia dengan bijaksana (Erdriani et al., 2023).
F. Penegasan Rasionalisme sebagai Fondasi Pendidikan
Rasionalisme dalam pemikiran Al-Farabi bukan sekadar metode berpikir, tetapi
merupakan fondasi utama seluruh proses pendidikan. Bagi Al-Farabi, manusia hanya
dapat mencapai kesempurnaan (al-sa‘adah) melalui pengembangan akal. Akal adalah
instrumen tertinggi yang membedakan manusia dari makhluk lain, sehingga
pendidikan ideal harus diarahkan untuk mengoptimalkan kemampuan berpikir,
bernalar, dan memahami realitas. Rasionalisme inilah yang kemudian menjadi dasar
untuk menyusun kurikulum, metode, dan tujuan pendidikan dalam perspektif filsafat
Al-Farabi.
Al-Farabi memandang bahwa setiap manusia memiliki akal potensial (al-agl bi
al-quwwah), yaitu kemampuan bawaan yang belum berkembang. Melalui pendidikan

yang benar, akal potensial akan berkembang menjadi akal aktual, lalu naik ke tingkat

286
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



akal perolehan, hingga akhirnya dapat terhubung dengan Akal Aktif, yaitu sumber
iluminasi intelektual dalam sistem emanasi. Tahapan rasional ini menunjukkan bahwa
pendidikan adalah proses bertahap untuk membawa manusia dari ketidaktahuan
menuju pencapaian kebenaran tertinggi. Karena itu, pendidikan menurut Al-Farabi
harus menekankan penalaran logis, refleksi mendalam, dan pemahaman rasional,
bukan sekadar hafalan atau penerimaan dogmatis.

Dalam konteks kurikulum, rasionalisme ditegaskan melalui posisi ilmu logika
(mantiq) sebagai dasar semua ilmu. Logika diperlukan agar siswa mampu berpikir
runtut, memahami sebab-akibat, dan membedakan argumen yang valid dari yang tidak.
Al-Farabi menempatkan logika sejajar dengan tata bahasa sebagai alat untuk
menunjukkan struktur berpikir manusia. Dengan demikian, logika bukan hanya materi
pelajaran, melainkan alat untuk mengembangkan kemampuan intelektual yang
menjadi inti dari seluruh proses pembelajaran. Semua ilmu, baik matematika, alam,
etika, maupun politik, harus dipelajari berdasarkan prinsip logis yang Kketat.
Rasionalisme juga membentuk tujuan pendidikan, yaitu mencetak manusia utama (al-
insan al-fadhil) yang mampu berpikir benar, bertindak sesuai kebajikan, dan memberi
manfaat bagi masyarakat. Dalam pandangan Al-Farabi, akal yang berkembang secara
maksimal akan menghasilkan moralitas yang benar; sebab akal menjadi sumber
penilaian tindakan baik dan buruk. Artinya, pengembangan rasionalitas bukan hanya
untuk aspek intelektual, tetapi juga untuk membentuk karakter dan etika. Pendidikan
berbasis rasionalisme menjadi sarana membangun masyarakat yang harmonis, ilmiah,
dan berorientasi pada kebenaran (Masykur, 2025).

Rasionalisme Al-Farabi memiliki relevansi dalam pendidikan modern. Prinsip
seperti berpikir Kkritis, analisis logis, problem solving, dan pembelajaran berbasis bukti
(evidence-based learning) berakar pada gagasan bahwa pengetahuan harus diuji
melalui rasio. Pendidikan yang mendorong siswa untuk mempertanyakan,
menganalisis, dan berpikir mandiri merupakan aplikasi langsung dari konsep
rasionalisme Farabian. Dengan demikian, penegasan rasionalisme sebagai fondasi
pendidikan bukan hanya bagian dari filsafat klasik, tetapi juga dasar bagi sistem
pendidikan kontemporer yang menekankan kecakapan abad 21.

Secara keseluruhan, rasionalisme menurut Al-Farabi menjadi fondasi
pendidikan karena menempatkan akal sebagai alat utama untuk mencapai kebenaran,
moralitas, dan kebahagiaan. Pendidikan harus diarahkan untuk mengembangkan

kemampuan bernalar, memahami struktur realitas, dan membimbing manusia menuju

287
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



kesempurnaan intelektual serta etis. Tanpa rasionalisme, pendidikan menurut Al-

Farabi tidak akan mencapai tujuannya yang tertinggi
KESIMPULAN

Konsep emanasi dan rasionalisme Al-Farabi memberikan kontribusi besar bagi dunia
pendidikan dengan menempatkan akal sebagai instrumen utama dalam proses
penyempurnaan manusia. Melalui hierarki emanasi dari Akal Potensial hingga Akal Aktif
pendidikan dipahami sebagai proses bertahap yang mengarahkan peserta didik untuk
mengaktualkan potensi intelektualnya secara progresif. Dalam praktik pendidikan, konsep
ini dapat diimplementasikan melalui pembelajaran yang berjenjang, mulai dari penguatan
kemampuan dasar berpikir hingga pengembangan kemampuan reflektif dan analitis pada
tingkat yang lebih tinggi.

Rasionalisme Al-Farabi juga memberikan dasar kuat bagi penyusunan kurikulum
modern. Logika tidak hanya berfungsi sebagai alat berpikir, tetapi juga sebagai sarana
pembentukan moral dan karakter peserta didik. Penerapan konkret dapat dilakukan melalui
integrasi mata pelajaran yang melatih penalaran kritis, seperti filsafat, matematika, dan
sains, serta penguatan pendidikan karakter berbasis penalaran moral, bukan sekadar
hafalan aturan. Dengan demikian, integrasi akal dan moral yang menjadi inti pemikiran
Al-Farabi terbukti relevan bagi kebutuhan pendidikan kontemporer.

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih berfokus pada
kajian filosofis tanpa melihat praktik implementasinya di lembaga pendidikan. Untuk
penelitian selanjutnya disarankan agar mengeksplorasi penerapan nyata pemikiran Al-
Farabi dalam pendidikan. Hal ini dapat mencakup pengembangan desain kurikulum
berbasis logika, penerapan model pembelajaran yang mendukung perkembangan bertahap
kemampuan akal peserta didik, strategi pendidikan karakter yang menekankan integrasi
akal dan moral, serta adaptasi prinsip-prinsip Al-Farabi dalam konteks era digital dan

budaya literasi.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’an Al Karim

Andria, N. R., & Aprison, W. (2024). Ontologi Pendidikan Islam dan Relevansi terhadap
Gen Z di Dunia Pendidikan Perspektif Al-Farabi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2),
1-15. https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.30094

Ashari, M. K., Moh Faizin, & Yahya Aziz. (2023). Profile of Pancasila Students in Al-
Farabi’s Educational Philosophy. At Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 5(001), 1-18.
https://doi.org/10.51468/jpi.v5i2.176

288
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)



Asmuni, A. (2021). A Critical Study of Al-Farabi Philosophy Implementation at Education
non Islamic Higher Education in Indonesia. Dinamika Ilmu, 21(2), 491-500.
https://doi.org/10.21093/di.v21i2.3913

Azis, A. R., Salik, M., Fahmi, M., Nata, B. R., & Zamhariroh, N. M. (2025).
Competency-Based Education Development: Al-Farabi’s Perspective and Its
Relevance to the Development of Islamic Religious Education in the Era of Society
5.0. Intigad: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, 16(2), 1-20.
https://doi.org/10.30596/21684

Erdriani, D., Mukhaiyar, M., & Anananda, A. (2023). Filosofis dan Praktis dalam
Pemikiran Al-Farabi dalam Pendidikan. Populer: Jurnal Penelitian Mahasiswa, 3(4),
1-15. https://doi.org/10.58192/populer.v3i4.2688

Fakhrurazi, F., Syarifuddin, U. K., Alfarisi, U., & Shofiyah, S. (2024). Harmonizing Paths:
Unveiling the Dichotomy Between Islamic Education and General Education in
Indonesia. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 20(1),
158-168. https://doi.org/10.18196/afkaruna.v20i1.18339

Firdaus, F., Saputra, R., & Saifullah, S. (2025). Biografi dan pemikiran filsafat Al-Farabi:
Filsafat emanasi, ketuhanan, kenabian, jiwa dan akal. Ensiklopedia of Journal, 7(2),
321-329.

Fitriani, F., Sa’diyah, S. A., & Nurul Mubin. (2024). The Development of Islamic
Educational Philosophy from Classical to Modern Times. JSSR: Journal Sains
Student Research, 3(6), 123-139. https://doi.org/10.61722/jssr.v3i6.6293

Hafid, H. (2007). Epistemologi Al-Farabi: Gagasannya tentang daya-daya manusia. Jurnal
Filsafat, 17(3), 228-237.

Humaedah, H., & Almubarak, M. (2021). Pemikiran Al-Farabi tentang Pendidikan dan
Relevansinya dengan Dunia Kontemporer. Jurnal limiah Mahasiswa Raushan Fikr,
10(1), 104-113. https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4687

Imron Nur Syafaat & Masyhuri, M. (2023). Relevansi Pemikiran Pendidikan Islam Al-
Farabi dengan Generasi Z. Mabahithuna: Journal of Islamic Education Research,

Masykur, Z. M. (2025). Comparative Epistemology of Al-Farabi and Al-Kindi in the
Contextualization of Modern Knowledge. Journal of Indonesian Islamic Studies,
4(2), 90-109. https://doi.org/10.24256/jiis.v4i2.6513

Maulana, M. I., Nursyabana, M. F., Aryas, E. |., & Parhan, M. (2024). Memahami Secara
Komprehensif Pemikiran Filsafat Al-Farabi. Journal of Religion and Social
Community

Noor Rofig, N., Sutomo, I., & Rodliyatun, M. (2022). Perbandingan Pemikiran Kurikulum
Al-Farabi dengan Ibnu Sina dan Relevansinya dengan Pendidikan Masa
Kontemporer. JIIP - Jurnal Illmiah Ilmu Pendidikan, 5(12), 5765-5774.
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i12.1274

Rofiki, F. (2024). Konsep Pendidikan Islam dalam Pandangan Al-Farabi. Cognitive:
Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2), 66-74.
https://doi.org/10.61743/cg.v1i2.48

289
Al-Irsyad: Journal of Education Science, Vol. 5 No. 1, 2026 (273-289)


https://doi.org/10.24256/jiis.v4i2.6513

	EMANASI AL-FARABI ATAU RASIONALISME PENGARUHNYA TERHADAP DUNIA PENDIDIKAN
	Kata Kunci: Al-Farabi, Filsafat Islam, Pendidikan, Rasionalisme
	Artinya: "Dan katakanlah: ‘Ya Tuhanku, tambahkanlah ilmu kepadaku.”
	يَرْفَعِ اللّٰهُ الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا مِنْكُمْۙ وَالَّذِيْنَ اُوْتُوا الْعِلْمَ دَرَجٰتٍۗ
	Dalam penelitian Zulfahmi dan Mami Nofrianti mengenai pemikiran Al-Farabi dan Ibn Sina, disebutkan bahwa karya-karya Al-Farabi dapat dikelompokkan ke dalam empat bidang besar:
	1. Bidang Filsafat
	2. Filsafat Plato
	3. Filsafat Aristoteles
	4. Bidang Logika dan Ilmu Bahasa
	Mendamaikan Dua Bijaksana, yang menjadi bukti kemampuannya menyatukan pemikiran Plato dan Aristoteles secara harmonis.

	KESIMPULAN
	Konsep emanasi dan rasionalisme Al-Farabi memberikan kontribusi besar bagi dunia pendidikan dengan menempatkan akal sebagai instrumen utama dalam proses penyempurnaan manusia. Melalui hierarki emanasi dari Akal Potensial hingga Akal Aktif pendidikan d...
	Rasionalisme Al-Farabi juga memberikan dasar kuat bagi penyusunan kurikulum modern. Logika tidak hanya berfungsi sebagai alat berpikir, tetapi juga sebagai sarana pembentukan moral dan karakter peserta didik. Penerapan konkret dapat dilakukan melalui ...
	Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena masih berfokus pada kajian filosofis tanpa melihat praktik implementasinya di lembaga pendidikan. Untuk penelitian selanjutnya disarankan agar mengeksplorasi penerapan nyata pemikiran Al-F...

